
opusdei.org

Carta del Prelado
(septiembre 2012)

"No hay amor sin sufrimiento,
sin el sufrimiento de la
renuncia a sí mismos". Son
palabras de Benedicto XVI que
el Prelado del Opus Dei
comenta en su carta de
septiembre, en la que
reflexiona sobre la Cruz de
Cristo.

09/09/2012

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Como en otros años, deseaba
aprovechar esta pausa para estar con
mis hijas y con mis hijos de varios
lugares: me ayuda mucho veros,
estar con vosotros y palpar la
urgencia —siempre actual— de la
expansión apostólica. No ha podido
ser: omnia in bonum! , porque con
mayor intensidad hemos "recorrido"
el mundo desde Pamplona.

A principios de julio, antes de llegar a
esta ciudad, me detuve en Barcelona
y en Gerona; aquí tuvimos una
tertulia muy numerosa y bendije una
imagen de san Josemaría que se ha
colocado en un lugar donde se
realiza una abundante labor de
almas con gente joven. Luego, como
ya os comenté, fui a Portugal para
rezar ante Nuestra Señora de Fátima
y reunirme con un buen grupo de
hermanas y hermanos vuestros. Y el
pasado día 23 estuve en Lourdes,
honrando a la Señora con toda la
Obra e implorando su intercesión: le



di gracias en nombre de todas y de
todos.

También he realizado un rápido viaje
a Holanda. Además de la alegría de
ver a las personas de la Prelatura, he
revivido parte de la prehistoria de la
Obra en esa tierra, acompañando a
nuestro Padre y al queridísimo don
Álvaro: ¡cuánto rezaron recorriendo
sus carreteras y ciudades, pensando
en las mujeres y en los hombres que
llegarían al Opus Dei, con una
esperanza que ahora contemplamos
hecha realidad! Vivamos a diario la
Comunión de los santos.

Mañana, 2 de septiembre, ordenaré
presbíteros a tres hermanos vuestros
Agregados, que recibieron el
diaconado hace seis meses; también
por este motivo se me va la cabeza a
san Josemaría, que soñaba con este
paso: el momento en que vinieran
algunos sacerdotes de entre estos
hijos suyos. Rezad por ellos y por los



frutos de las numerosas actividades
realizadas durante este tiempo en
todo el mundo; y cabe añadir por las
Regiones del hemisferio sur que, con
su vida ordinaria, nos sostienen a
todos.

En el centro del mes que comienza, el
14 de septiembre, volvemos a
agradecer a nuestra Madre la Iglesia
la fiesta de la Exaltación de la Santa
Cruz. Nuestro Padre la preparaba y
la celebraba con especial alegría,
plenamente persuadido de que la
Cruz es el trono de gloria desde el
que Cristo atrae a sí todas las cosas 
[1] . No imagináis con qué ilusión
dispuso que, en la sede central del
Opus Dei, se pintara un gran mural
representando la escena que se
celebra en la liturgia: la restitución
de la Santa Cruz a Jerusalén tras
haber sido rescatada de manos no
creyentes.



Como manifestación de esa devoción
tan arraigada, llevaba siempre
consigo una reliquia del lignum
crucis y quiso que la llevaran
también sus sucesores: primero el
inolvidable don Álvaro y ahora yo.
Nos impresionaba a todos la gran
piedad con que besaba cada día esa
reliquia santa, antes de retirarse por
la noche a descansar, al comenzar de
nuevo la jornada y en otros
momentos.

Al día siguiente de esa festividad, el
15 de septiembre, conmemoraremos
la presencia de la Virgen al pie de la
Cruz, sufriendo con Jesús y
colaborando con Él en la obra de la
redención. Allí se manifestó su nueva
maternidad, cuando escuchó
aquellas palabras del Señor: Mujer,
aquí tienes a tu hijo [2] . Entonces nos
acogió con entereza y ternura, como
verdaderos hijos suyos. Estas dos
fiestas constituyen para los cristianos
un poderoso reclamo, una llamada



imperiosa a abrazar con amor las
pequeñas o grandes cruces que se
presenten en nuestras vidas, sin
quejas ni lamentos, porque todas nos
atan a Jesucristo y constituyen una
muy especial bendición de Dios. No
olvidemos aquel comentario de san
Josemaría, a propósito de que mucha
gente llama cruz a lo que les
contraría, y acaban quitando su
representación de las casas y, sobre
todo, de su conducta. No admiten
que la Santa Cruz, con todas sus
manifestaciones, da libertad y
fuerzas para combatir la batalla de la
nueva evangelización, empezando
por la conversión personal de cada
uno.

Años atrás, el Santo Padre hablaba
en una homilía de que no hay amor
sin sufrimiento, sin el sufrimiento
de la renuncia a sí mismos, de la
transformación y purificación del
yo por la verdadera libertad.
Donde no hay nada por lo que



valga la pena sufrir, incluso la vida
misma pierde su valor. La
Eucaristía, el centro de nuestro ser
cristianos, se funda en el sacrificio
de Jesús por nosotros, nació del
sufrimiento del amor, que en la
Cruz alcanzó su culmen. Nosotros
vivimos de este amor que se
entrega. Este amor nos da la
valentía y la fuerza para sufrir con
Cristo y por Él en este mundo,
sabiendo que precisamente así
nuestra vida se hace grande,
madura y verdadera [3] .

Ayudemos a todas las personas que
encontremos, o con las que
coincidamos, a considerar el valor
del sufrimiento afrontado de esta
manera, con paz y también con
alegría. Nuestro Fundador lo
subrayaba en una ocasión,
haciéndose con dolor una pregunta: 
¿Quién sale hoy al encuentro de la
Santa Cruz? Poca gente. Ya veis
cuál es la reacción del mundo ante



la Cruz, incluso de tantos que se
llaman católicos, para quienes la
Cruz es escándalo o sandez, como
escribió San Pablo: iudæis quidem
scándalum, géntibus autem
stultítiam (1 Cor 1, 23). ¡Señor! A la
vuelta de los siglos continúa esta
situación anormal, incluso entre
las personas que dicen que te
quieren y que te siguen [4] .
Observamos en este mundo nuestro,
en efecto, lo que el Apóstol escribía a
los Corintios : los judíos piden signos,
los griegos buscan sabiduría; nosotros
en cambio predicamos a Cristo
crucificado, escándalo para los judíos,
necedad para los gentiles; pero para
los llamados, judíos y griegos,
predicamos a Cristo, fuerza de Dios y
sabiduría de Dios [5] .

Hijos míos —proseguía nuestro
Padre— , ved que no exagero.
Todavía la Cruz es símbolo de
muerte, en lugar de constituir
señal de vida. Todavía de la Cruz



se huye como si fuera un patíbulo,
cuando es un trono de gloria.
Todavía los cristianos rechazan la
Cruz y la identifican con el dolor,
en lugar de identificarla con el
amor [6] . Tú y yo, cada uno de
nosotros, ¿amamos de verdad la
Santa Cruz? ¿Estamos persuadidos de
que la unión con Cristo crucificado es
la fuente de la eficacia sobrenatural
y de la verdadera alegría? ¿Nos
ejercitamos diariamente en asumir
con diligencia lo que nos desagrada:
la enfermedad, lo que es obstáculo a
nuestros proyectos, las
contrariedades de la jornada? Si hay
visión sobrenatural, cada día
descubriremos no pocas ocasiones de
unirnos a Jesús y a la Virgen,
recogiendo con amor las pequeñas
contradicciones —quizá no tan
pequeñas—, y ofreciéndolas en la
Santa Misa. ¡Qué tesoro tan grande
para el Cielo podremos acumular, a
base de detalles menudos!



Era la enseñanza constante de san
Josemaría. Os invito a que vayáis
recogiendo durante el día —con
vuestra mortificación, con actos
de amor y de entrega al Señor—
miligramos de oro, y polvillo de
brillantes, de rubíes y de
esmeraldas. Los encontraréis a
vuestro paso, en las cosas
pequeñas. Recogedlos, para hacer
un tesoro en el Cielo, porque con
miligramos de oro se reúnen al
cabo del tiempo gramos y
kilogramos; y con fragmentos de
esas piedras preciosas lograréis
hacer diamantes estupendos,
grandes rubíes y espléndidas
esmeraldas [7] .

La receta es fácil de llevar a la
práctica, pero presupone el deseo de
acompañar a Cristo en el Calvario. 
Tres actitudes caben ante la Cruz ,
resumía nuestro Fundador. Huir de
este don, que es lo que hace casi
todo el mundo. Ir temerariamente



a buscarla, deseando grandes
pruebas, sometiéndose a
penitencias muy extraordinarias:
si ese impulso no proviene de Dios,
no me parece tampoco oportuno,
porque puede ser fruto de una
oculta soberbia. La tercera actitud
es recibirla con alegría, cuando el
Señor la manda: aquí se encuadra,
pienso yo, el modo más acertado
de comportarse ante la Cruz [8] .

Volvamos los ojos a la Santísima
Virgen. El hecho de que María
permaneciera firme junto a la Cruz,
acompañando de cerca a su Hijo, fue
sin duda una gracia especial de Dios;
pero una gracia a la que respondió
con una preparación de años —desde
el momento de la Anunciación y aun
antes— por la completa apertura de
su corazón y de su alma a los
requerimientos divinos. Las etapas
del camino de María, desde la casa
de Nazaret hasta la de Jerusalén,
pasando por la Cruz, donde el Hijo



le confía al Apóstol Juan, están
marcadas por la capacidad de
mantener un clima perseverante
de recogimiento, para meditar
todos los acontecimientos en el
silencio de su corazón, ante Dios
(cfr. Lc 2, 19-51); y en la meditación
ante Dios comprender también la
voluntad de Dios y ser capaces de
aceptarla interiormente [9] .

Hijas e hijos míos, ésta es la gran
lección que nos transmite la Iglesia
con ocasión de esta fiesta mariana.
La entera existencia terrena de
Nuestra Señora se consumió en el
deseo ardiente de cumplir la
Voluntad divina, también cuando esa
providencia de Dios se presentaba
con contornos dolorosos. Y todo lo
llevó a cabo sin quejas, con elegancia
humana y sobrenatural, sin llamar la
atención: Ella es —como recordó
tantas veces san Josemaría— 
Maestra del sacrificio escondido y
silencioso [10] . Con su ejemplo nos



anima a recibir con amor las
contrariedades de la existencia, las
pequeñas —que será lo más habitual
— y las grandes.

Tratemos de hacer nuestra esa
actitud de la Virgen Santísima,
modelo para las almas que desean
ser contemplativas en medio del
mundo: llevar a la meditación
personal los sucesos que jalonan
nuestras jornadas, gozosos o
dolorosos, para descubrir en cada
uno la amabilísima Voluntad de
nuestro Padre Dios y abrazarla con
sosiego. De este modo llenaremos de
alegría el Corazón de Jesucristo, que
nos bendecirá y colmará de eficacia
nuestros esfuerzos por acercarle
muchas almas. Amemos la
mortificación, la penitencia, con
naturalidad, sin aspavientos, como
observamos en la vida de María. El
mundo admira solamente el
sacrificio con espectáculo, porque



ignora el valor del sacrificio
escondido y silencioso [11] .

Al contemplar la cruz colocada sobre
el altar durante la Misa, al besar el
pequeño crucifijo que os sugiero
llevar siempre con vosotros —como
escribió nuestro Padre—, al besar o
hacer una reverencia ante la Cruz de
palo en los oratorios, fijémonos en el
profundo significado de esos gestos.
Nos hablan —dice el Papa— de que 
Dios no ha redimido al mundo con
la espada, sino con la Cruz. Al
morir, Jesús extiende los brazos.
Este es ante todo el gesto de la
pasión: se deja clavar por nosotros,
para darnos su vida. Pero los
brazos extendidos son al mismo
tiempo la actitud del orante, una
postura que el sacerdote asume
cuando, en la oración, extiende los
brazos: Jesús transformó la pasión,
su sufrimiento y su muerte, en
oración, en un acto de amor a Dios
y a los hombres. Por eso, los brazos



extendidos de Cristo crucificado
son también un gesto de abrazo,
con el que nos atrae hacia sí, con el
que quiere estrecharnos entre sus
brazos con amor. De este modo, es
imagen del Dios vivo, es Dios
mismo, y podemos ponernos en sus
manos [12] .

Al releer estas palabras de Benedicto
XVI, ha acudido a mi memoria con
gran nitidez una imagen
característica de san Josemaría.
Cuando hablaba del Señor sujeto a la
Cruz, más que por los clavos, por el
gran amor que nos tenía —así solía
expresarse—, no era infrecuente que,
con naturalidad, abriera ligeramente
los brazos y girara las palmas de las
manos, en un gesto que quizá pasaba
inadvertido a la mayor parte de las
personas. Me consta —lo comentó
alguna vez— que ese gesto era
manifestación de su afán por unirse
estrechamente al Señor, clavado en
el leño de la Cruz, tratando de



identificarse con Él para acoger a
todos los hombres.

El Papa señala que María siguió con
discreción todo el camino de su
Hijo durante la vida pública hasta
el pie de la Cruz, y ahora sigue
también, con su oración silenciosa,
el camino de la Iglesia [13] .
Acudamos a su intercesión con más
insistencia en estos tiempos difíciles,
para que nos haga fuertes ante el
dolor aceptado y buscado. Pongamos
bajo su mediación materna —es 
Mater Ecclésiæ , Madre de la Iglesia—
el Año de la Fe que comenzará
dentro de pocas semanas, el 11 de
octubre, quincuagésimo aniversario
del inicio del Concilio Vaticano II. Y,
haciendo eco al Santo Padre,
esforcémonos para comportarnos en
todo momento como cristianos
cabales, con un testimonio claro —
con obras y con palabras— de
nuestra fe católica. La sociedad civil,
los ambientes en los que nos



movemos, necesitan un suplemento
de vida espiritual, de vida
sobrenatural, que sólo proviene de la
Cruz de Jesucristo. Y, sin
autolesionismo, con paz y constancia,
tratemos de aprender la lección del
Maestro, que acudió a la cita del
Calvario puntualizando: 
ardientemente he deseado comer esta
Pascua con vosotros... [14] .

Seguid rezando por mis intenciones, 
consumados en la unidad [15] ,
fundidos en la oración, en el
sacrificio y en los afanes de servir a
la Iglesia, al Romano Pontífice y a
todas las almas. Para lograrlo,
pidamos ayuda a don Álvaro, que
tomó el relevo de nuestro Padre
precisamente en esta fiesta de Santa
María, Madre dolorosa. Pienso que la
paz que caracterizó siempre al
primer sucesor de san Josemaría se
reforzó todavía más, de modo que,
con su trato, la gente se sentía



poderosamente atraída hacia Dios
Nuestro Señor.

Acompañemos al Papa durante su
viaje pastoral al Líbano, del 14 al 16
de este mes, donde firmará y hará
entrega de la exhortación apostólica
post-sinodal sobre el Oriente Medio,
fruto de la Asamblea especial del
Sínodo de los Obispos celebrado en
Roma hace dos años. Roguemos por
esas tierras que Nuestro Señor
santificó con su presencia e
imploremos de la Santísima Virgen, 
Regína pacis , el don de la paz para
los pueblos de aquella zona y para la
humanidad entera.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Torreciudad, 1 de septiembre de
2012.



[1] Cfr. Jn 12, 32.

[2] Jn 19, 26.

[3] Benedicto XVI, Homilía en la
inauguración del año paulino, 28-
VI-2008.

[4] San Josemaría, Notas de una
meditación, 3-V-1964.

[5] 1 Cor 1, 22-24.

[6] San Josemaría, Notas de una
meditación, 3-V-1964.

[7] San Josemaría, año 1968.

[8] San Josemaría, Notas de una
meditación, 3-V-1964.

[9] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 14-III-2012.

[10] San Josemaría, Camino , n. 509.

[11] Ibid ., n. 185.



[12] Benedicto XVI, Homilía en
Mariazell, 8-IX-2007.

[13] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 14-III-2012.

[14] Lc 22, 15.

[15] Jn 17, 23.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/carta-del-
prelado-septiembre-2012/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-septiembre-2012/
https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-septiembre-2012/
https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-septiembre-2012/

	Carta del Prelado (septiembre 2012)

