
opusdei.org

Carta del Prelado
(marzo de 2015)

El tiempo de Cuaresma que
atraviesa la Iglesia centra la
carta del Prelado, quien invita
especialmente a cuidar la
caridad hacia los demás.

05/03/2015

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Han transcurrido algunas fechas
desde el comienzo de la Cuaresma.
Además de repasar, con
agradecimiento y ánimo de



aprender, los cuarenta días de
oración y ayuno de Jesucristo en el
desierto, y su lucha vencedora contra
el espíritu maligno, la Iglesia nos
propone que nos preparemos muy
bien para adentrarnos en las escenas
de la pasión, muerte y resurrección
de Nuestro Señor en la próxima
Pascua. Por eso nos invita a recorrer
muy unidos al Maestro este tiempo
litúrgico, como recordaba san Juan
Pablo II hace unos años.

«Mirad que subimos a Jerusalén (Mc
10, 33). Mediante estas palabras el
Señor invita a los discípulos a
recorrer junto a Él el camino que
partiendo de Galilea conduce hasta el
lugar donde se consumará su misión
redentora. Este camino a Jerusalén,
que los evangelistas presentan como
la culminación del itinerario terreno
de Jesús, constituye el modelo de
vida del cristiano, comprometido a
seguir al Maestro en la vía de la Cruz.



»Cristo dirige esta misma invitación
de "subir a Jerusalén" a los hombres
y mujeres de hoy. Y lo hace con
particular fuerza en este tiempo de
Cuaresma, favorable para
convertirse y encontrar la plena
comunión con Él, participando
íntimamente en el misterio de su
muerte y resurrección. Por tanto, la
Cuaresma representa para los
creyentes la ocasión propicia para
una profunda revisión de vida»[1].

Conocemos las principales prácticas
que la Iglesia recomienda, durante la
Cuaresma, para manifestar este afán
de conversión: la oración, la
penitencia, las obras de caridad.
Querría que, en esta ocasión, nos
fijásemos especialmente en estas
últimas. El Papa Francisco, en su
mensaje para la Cuaresma, se refiere
a la globalización de la indiferencia:
un mal que se ha acentuado en
nuestra época y que se opone
frontalmente al modo de actuar de



Dios. En efecto, el Señor, en su
infinita misericordia, cuida de todos
y de cada uno, nos busca también
cuando nos alejamos, no cesa de
enviarnos la claridad de su luz y la
fuerza de su gracia, para que nos
decidamos a conducirnos en todo
momento como buenos hijos suyos. 
Pero ocurre —subraya el Pontífice—
que cuando estamos bien y nos
sentimos a gusto, nos olvidamos de
los demás (algo que Dios Padre no
hace jamás), no nos interesan sus
problemas, ni sus sufrimientos, ni
las injusticias que padecen...[2].

Para superar este peligro, hemos de
considerar que somos solidarios
unos con otros. Y, sobre todo,
reflexionar sobre la Comunión de los
santos, que nos impulsará a servir, a
ocuparnos —día tras día— de
nuestras hermanas y de nuestros
hermanos menesterosos de atención
espiritual o material. La Cuaresma se
convierte así en un tiempo



especialmente propicio para imitar a
Cristo con una entrega generosa a los
miembros de su Cuerpo místico,
pensando en cómo Él se nos da.

La fuerza para comportarnos de esta
manera proviene de la escucha
atenta de la palabra de Dios y de la
recepción de los sacramentos —la
Confesión, la Eucaristía—, señalados
de modo concreto en los
mandamientos de la Iglesia, en estas
fechas. Consideremos que, al recibir
el Cuerpo del Señor en la Comunión
con las disposiciones espirituales
necesarias, nos iremos pareciendo
más y más a Él, se hará más perfecta
nuestra identificación con Jesús,
hasta llegar a ser —como repetía
nuestro Padre— ipse Christus, el
mismo Cristo. Y haremos muy
nuestras todas las indigencias de los
demás, sin dejar que se forme en
nuestros corazones la costra del
egoísmo, de centrarse en el propio
yo: quien es de Cristo pertenece a



un solo cuerpo y en Él no se es
indiferente hacia los demás[3].
Cómo no recordar la predicación
rotunda de san Pablo: si un miembro
padece, todos los miembros padecen
con él; y si un miembro es honrado,
todos los miembros se gozan con
él[4].

Me interesa, y mucho, hijas e hijos
míos, que apliquemos estas
consideraciones al cuidado de los
enfermos: una obra de misericordia
que Jesucristo premia de modo
especial. Recemos también a diario
por los que sufren persecución a
causa de sus convicciones religiosas.
¡Nadie nos ha de resultar ajeno!
Roguemos al Señor que los asista con
su gracia y les conceda fuerzas. Y
como la caridad es ordenada, ha de
llegar, en primer término, a quienes
se hallan más cercanos —miembros
de nuestra familia sobrenatural o
humana, amigos y vecinos,
compañeros de trabajo—, a todos



aquellos con quienes nos unen
especiales lazos de fraternidad, por
las distintas situaciones que
atravesamos.

Muy claras son las sugerencias que
transcribo: ¿Se tiene la experiencia
de que formamos parte de un solo
cuerpo? ¿Un cuerpo que recibe y
comparte lo que Dios quiere
donar? ¿Un cuerpo que conoce a
sus miembros más débiles, pobres
y pequeños, y se hace cargo de
ellos? ¿O nos refugiamos en un
amor universal que se
compromete con los que están
lejos en el mundo, pero olvida al
Lázaro sentado delante de su
propia puerta cerrada? (cfr. Lc 16,
19-31)[5].

Aprovecho estas líneas para
agradecer nuevamente a mis hijas y
a mis hijos, y a tantas otras personas
que cuidan de los enfermos y de las
personas ancianas, su dedicación



generosa a esta labor: ¡cómo les
sonríe Dios! No se me oculta que, en
ocasiones, en esa tarea quizá brote el
cansancio. Pero entonces volvamos
los ojos a una realidad muy clara a la
luz de la fe: atender a quienes no
pueden valerse por sí mismos, tanto
en el propio hogar como en otros
lugares, nos introduce derechamente
en el Corazón misericordioso del
Señor. Esmerémonos en dedicarles
nuestros mejores servicios, sin
regatear jamás el sacrificio personal.
Con frecuencia leo cómo san
Josemaría acudía gozoso —¡era una
necesidad, también para hacer el
Opus Dei!— a visitar a los enfermos,
a estar con ellas o con ellos. De esos
momentos sacaba fuerzas para
cumplir lo que Dios le pedía.

Contamos en la Obra con una amplia
experiencia de estas obras de
misericordia: no en vano —repito—
el Opus Dei nació y se consolidó
entre los pobres y los enfermos. Muy



significativo para nuestro caminar es
que el 19 de marzo de 1975, pocos
meses antes de su tránsito al Cielo —
han transcurrido cuarenta años—,
nuestro Padre recordara con viveza
aquellos comienzos durante una
tertulia en familia. Os invito a
detenernos de nuevo en sus
palabras.

Fui a buscar fortaleza en los
barrios más pobres de Madrid.
Horas y horas por todos los lados,
todos los días, a pie de una parte a
otra, entre pobres vergonzantes y
pobres miserables, que no tenían
nada de nada; entre niños con los
mocos en la boca, sucios, pero
niños, que quiere decir almas
agradables a Dios (....). ¡Y qué
bien, qué alegría! Fueron muchas
horas en aquella labor, pero
siento que no hayan sido más. Y en
los hospitales, y en las casas
donde había enfermos, si se
pueden llamar casas a aquellos



tugurios... Eran gente
desamparada y enferma; algunos
con una enfermedad que entonces
era incurable, la tuberculosis (...).

Fueron unos años intensos, en los
que el Opus Dei crecía para
adentro sin darnos cuenta. Pero
he querido deciros —algún día os
lo contarán con más detalle, con
documentos y papeles— que la
fortaleza humana de la Obra han
sido los enfermos de los hospitales
de Madrid: los más miserables; los
que vivían en sus casas, perdida
hasta la última esperanza
humana; los más ignorantes de
aquellas barriadas extremas[6].

A las enfermas y a los enfermos les
sugiero que sean dóciles y se dejen
atender; que agradezcan el cariño
humano y cristiano que les dispensa
el mismo Jesucristo por medio de
quienes se ocupan de ellas o de ellos.
¡Cuántas personas, también entre las



que no poseen el tesoro de la fe,
quedan removidas ante estas
manifestaciones del verdadero amor
cristiano y humano, y acaban por
descubrir el rostro de Jesús en los
enfermos o en las personas que por
ellos se gastan!

Qué gozo nos causa también la
cercanía de las solemnidades de san
José y de la Anunciación de Nuestra
Señora. Cobran una significativa
relevancia en este año mariano
dedicado a la familia, pues colocan
ante nuestros ojos el ambiente del
hogar de Nazaret. Allí se hizo
presente la gran misericordia de Dios
con la humanidad, el amor de la
Trinidad mediante la encarnación
del Verbo en el seno purísimo de
María. Allí pasó Jesús largos años,
rodeado en todo momento por el
cariño y el desvelo de su Madre y de
san José. Allí trabajó con perfección
humana y sobrenatural el santo
Patriarca. Son excelentes motivos



para confiarles la santidad de los
hogares cristianos e impetrar su
protección sobre todas las familias de
la tierra.

En sus recientes catequesis, el Papa
ha subrayado el importantísimo
papel de la madre y del padre en el
seno de la familia: las madres —
decía en una de estas ocasiones— 
son el antídoto más fuerte ante la
difusión del individualismo
egoísta[7]. Lo mismo cabe afirmar
de los padres, que juegan igualmente
un papel fundamental. Cada familia
precisa la presencia de un padre,
aunque desgraciadamente hoy se ha
llegado a afirmar que nuestra
sociedad es una "sociedad sin
padres" (...). Especialmente en la
cultura occidental, la figura del
padre estaría simbólicamente
ausente, desviada, desvanecida[8].
Esta actitud constituye un error muy
grave, pues tanto el padre como la
madre resultan completamente



imprescindibles para el desarrollo
armónico de los hijos en todas sus
facetas. ¿Es intensa, generosa,
nuestra oración por esta célula vital
—la familia— de la Iglesia y de la
sociedad civil? ¿Rezamos para que
cada hogar sea una prolongación del
que albergó al Hijo de Dios en
Nazaret? ¿Cómo agradecemos la
abnegación generosa y alegre de
tantos padres y madres? ¿Nos
acordamos de rezar por la felicidad
de los esposos a los que Dios no
concede hijos, para que amen la
Voluntad del Cielo, dando además
ejemplo de servicio a la humanidad
entera?

En cualquier caso, sean muchos,
pocos o ninguno los hijos que Dios
conceda, es preciso que todos los
hogares cristianos promuevan la
alegría de saberse iglesia doméstica.
Por eso recojo las siguientes
enseñanzas de san Josemaría,
cuando afirmaba que hay que recibir



los hijos siempre con alegría y
agradecimiento, porque son
regalo y bendición de Dios y una
prueba de su confianza[9]. Y
añadía: no dudéis de que la
disminución de los hijos en las
familias cristianas redundaría en
la disminución del número de
vocaciones sacerdotales, y de
almas que se quieran dedicar de
por vida al servicio de Jesucristo.
Yo he visto bastantes matrimonios
que, no dándoles Dios más que un
hijo, han tenido la generosidad de
ofrecérselo a Dios. Pero no son
muchos los que lo hacen así. En las
familias numerosas es más fácil
comprender la grandeza de la
vocación divina y, entre sus hijos,
los hay para todos los estados y
caminos[10].

No siempre los esposos tienen
descendencia. En estos casos, no han
de considerarse fracasados, porque
no lo son. Es otro modo —también



divino— que el Señor tiene de
bendecir el amor conyugal. Las
familias numerosas —afirmaba
nuestro Padre— me causan mucha
alegría. Pero cuando me
encuentro un matrimonio sin
hijos, porque Dios no se los ha
concedido, me lleno también de
gozo: no sólo pueden santificar lo
mismo su hogar, sino que además
disponen de más tiempo para
dedicarse a los hijos de los otros, y
son ya muchos los que lo hacen
con una abnegación conmovedora.
Tengo el orgullo de poder asegurar
que nunca he apagado un amor
noble de la tierra; al contrario, lo
he alentado, porque debe ser —
cada día más— un camino
divino[11]. Agradezcamos a Dios la
fidelidad alegre de estos esposos.

En la fiesta de san José, todas y todos
acudimos al santo Patriarca
pidiéndole que colme de fidelidad a
Dios toda nuestra existencia, día a



día, como cumplió este varón justo,
respondiendo a todas las peticiones
divinas. Y, antes de concluir, deseo
recordar que el 28 de marzo se
cumplen noventa años de la
ordenación sacerdotal de nuestro
Padre. Invocadle especialmente con
una súplica piadosa y constante por
la Iglesia y el Papa; por las
vocaciones sacerdotales y religiosas;
por las vocaciones —también divinas
— a una entrega total en medio del
mundo, en el celibato apostólico o en
el matrimonio; por la fidelidad de
todos los cristianos. Dirigid vuestras
plegarias, con fe y confianza, a la
Virgen y a san José, para que
sepamos caminar de modo
contemplativo en medio del mundo.
Y seguid encomendando todas mis
intenciones.

Me da mucha alegría deciros que,
antes de comenzar el curso de retiro,
he ido a rezar a Loreto, con todas y
con todos, y con nuestro Padre. Pude



acompañarlo en varias ocasiones y
contemplar cómo sabía querer a
nuestra Madre y dejar en sus manos
la vida de sus hijas y de sus hijos, la
suya: ¡la Obra!, para servir más y
mejor a la santa Iglesia.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de marzo de 2015.

[1] San Juan Pablo II, Mensaje para la
Cuaresma, 7-I-2001.

[2] Papa Francisco, Mensaje para la
Cuaresma de 2015, 4-X-2014.

[3] Ibid.

[4] 1 Cor 12, 26.



[5] Papa Francisco, Mensaje para la
Cuaresma de 2015, 4-X-2014.

[6] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 19-III-1975 ("Por las
sendas de la fe", ed. Cristiandad,
2013, pp. 146-147).

[7] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 7-I-2015.

[8] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 28-I-2015.

[9] San Josemaría, Carta 9-I-1959, n.
54.

[10] Ibid., n. 55.

[11] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 10-IV-1969.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-marzo-de-2015/


opusdei.org/es-sv/article/carta-del-
prelado-marzo-de-2015/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-marzo-de-2015/
https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-marzo-de-2015/

	Carta del Prelado (marzo de 2015)

