
opusdei.org

Carta del Prelado
(julio 2011)

La carta del mes se centra en la
oración mental, diálogo con
Dios, "fuente de agua fresca con
la que hemos de empapar
nuestro trabajo, nuestro
apostolado, nuestras
actividades familiares y
sociales".

03/08/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Después de viajar a Pamplona para
la revisión médica y también para
ver a los enfermos, tengo el propósito
de ir a Costa de Marfil y hablar con
vuestros hermanos y hermanas de
ese queridísimo país, por el que tanto
hemos rezado en los meses
anteriores. Continuemos en esa
misma línea ahora, con el fin de que
las heridas producidas por la guerra
se curen cuanto antes, sin dejar
resentimientos ni odios; que todos
sean generosos en el perdón, de
modo que la reconciliación entre
unos y otros cobre honda realidad,
para bien de las familias, de la
sociedad civil y de la entera nación.
Encomendemos estas intenciones al
Corazón Sacratísimo y
Misericordioso de Jesús, al que
honramos hoy, 1 de julio, en la
liturgia, y al Corazón dulcísimo de
María, cuya fiesta es mañana. Y
pidamos mucho por todos los lugares
donde abunda el sufrimiento.



Esta fiesta de Jesús nos invita a
meternos, con una oración confiada
y filial, en el Corazón de ese Dios que
se ha encarnado por amor nuestro.
Como escribió nuestro Padre en una
homilía, « en esto se concreta la
verdadera devoción al Corazón de
Jesús: en conocer a Dios y
conocernos a nosotros mismos, y
en mirar a Jesús y acudir a Él, que
nos anima, nos enseña, nos guía»
[1] . También ahora, desde el Cielo,
nos impulsa a renovar nuestro deseo
de progresar en el trato personal con
la Trinidad Santísima. A propósito de
esto, he vuelto a considerar algunas
sugerencias del beato Juan Pablo II
en su carta apostólica, con la que
trazaba las vías de la Iglesia para el
nuevo milenio. Tras señalar, como
objetivo prioritario, despertar el afán
de santidad en todo el pueblo de
Dios, concretaba: «Para esta
pedagogía de la santidad es necesario
un cristianismo que se distinga ante
todo en el arte de la oración » [2] .



El Señor, a quien no dejamos —no
debemos dejar— de agradecer su
bondad, se sirvió también del
ejemplo y de las enseñanzas de
nuestro Fundador, para que todas y
todos, también los demás cristianos,
atribuyamos la máxima importancia
al cultivo de una vida de oración
seria y constante. Alimentemos este
afán en la lectura asidua de la
Palabra de Dios y mediante la
participación de todo nuestro yo en
la liturgia —especialmente en la
Santa Misa diaria—, hasta hacer del
trato con Dios carne de nuestra
carne, alma de nuestra alma, vida de
nuestra vida. Aunque llevemos
muchos años esforzándonos
cotidianamente en este empeño,
estamos persuadidos de que tenemos
necesidad de recomenzar jornada
tras jornada. « En efecto , señala
Benedicto XVI, sabemos bien que la
oración no se debe dar por
descontada: hace falta aprender a
orar, casi adquiriendo siempre de



nuevo este arte; incluso quienes
van muy adelantados en la vida
espiritual sienten siempre la
necesidad de entrar en la escuela
de Jesús para aprender a orar con
autenticidad» [3] .

Don Álvaro recordaba con frecuencia
el propósito formulado por san
Josemaría cuando cumplió 70 años:
ser alma de oración. Desde que el
Señor comenzó a manifestarse en su
vida, en plena adolescencia, nuestro
Padre entró por caminos de oración
y fue siempre fiel a ese conversar
diaria y filialmente con Dios. El
hecho de que, tantos lustros después,
manifestara ese deseo, aparte de
revelar su profunda humildad,
supone una confirmación de lo que
afirma Benedicto XVI fundado en la
experiencia de los santos.

Muchas veces nos hemos detenido a
considerar las escenas del Evangelio
que nos presentan a Jesús en diálogo



con su Padre Dios. A los Apóstoles les
maravilló esa actitud del Maestro, y
una vez le pidieron : Domine, doce
nos orare [4] ; Señor, enséñanos a
orar. Jesucristo les dio la falsilla , las
líneas-guía por las que discurre la
oración cristiana: Padre nuestro, que
estás en los cielos, santificado sea tu
Nombre; venga tu Reino; hágase tu
voluntad, así en la tierra como en el
cielo [5] .

Cabe recorrer esta senda de muchas
maneras, porque la relación de cada
alma con Dios será siempre muy
personal: el Señor nos cuida a cada
uno como a una joya de valor
inapreciable: una conmovedora
realidad, pues cada alma ha sido
rescatada al precio de la sangre de
Cristo [6] . No olvidemos que, como
consecuencia del seguimiento de sus
hijas y de sus hijos, dentro de esta
gran autopista —la oración cristiana
— que conduce a nuestro Padre
celestial, por medio de Jesucristo, a



impulsos del Espíritu Santo [7] , el
Señor nos ha dicho: vigilate et orate
[8] , estad en vela y orad. Todos
hemos de frecuentar —como dice
Benedicto XVI— la « escuela de
Jesús » . Y de nuestro amadísimo
Padre hemos aprendido a tratar a
Dios con piedad de niños y doctrina
de teólogos; con hambre de
dirigirnos a Jesucristo como a
nuestro Hermano mayor y a la
Virgen como Madre nuestra; a san
José como padre de esta familia
sobrenatural que es la Iglesia; a los
ángeles como compañeros y
custodios en el camino hacia la vida
eterna.

Renovemos cotidianamente el afán
de tratar personalmente a Dios. Me
refiero ahora a los tiempos diarios
dedicados a la meditación, que
constituyen —junto con el recurso a
los sacramentos de la Penitencia y la
Eucaristía— el hontanar, la fuente de
agua fresca con la que hemos de



empapar nuestro trabajo, nuestro
apostolado, nuestras actividades
familiares y sociales; en definitiva,
toda nuestra existencia; también las
horas dedicadas al sueño y al
descanso. Os aseguro que no es tarea
difícil, tampoco en tiempos de aridez
espiritual o de cansancio físico o
psíquico, si nos dejamos guiar por las
luces del Espíritu Santo y los consejos
de la dirección espiritual.

«Hemos de ser almas
contemplativas —decía san
Josemaría en 1973— , y para eso no
podemos dejar la meditación. Sin
oración, sin meditación, sin vida
interior no haríamos más que el
mal (...). Ahora parece que
tenemos más obligación de ser
verdaderamente almas de oración,
ofreciendo al Señor con
generosidad todo lo que nos ocupa
y no abandonando jamás nuestra
conversación con Él, pase lo que
pase. Si os comportáis de esta



manera, viviréis pendientes de
Dios durante todo el día, y os
esforzaréis seriamente para hacer
muy bien esas dos medias horas
diarias de meditación» [9] .

Nuestro Padre no nos pide que 
hagamos muy bien la oración, sino
que nos esforcemos cada día por
empezar, seguir y acabar bien la
oración. Es una meta que está a
nuestro alcance, con ese recomenzar
cada mañana, dejando de lado los
fracasos pasados, grandes o
pequeños. El resto —prácticamente
todo— brota como fruto de la acción
del Paráclito en nuestras almas, pues 
el Espíritu acude en ayuda de nuestra
flaqueza: porque no sabemos lo que
debemos pedir como conviene; pero el
mismo Espíritu intercede por nosotros
con gemidos inefables [10] .

Busquemos, pues, en primer lugar, la
puntualidad en esas citas con Dios,
que jalonan nuestro caminar diario.



Parece un detalle de poca monta,
pero os confirmo —siguiendo las
enseñanzas de san Josemaría— que
reviste mucha importancia. « No
dejéis nunca la oración mental.
Para ser contemplativos, ¿cuál es
el mejor camino?: la oración.
Cuando un alma empieza a pensar
que no sabe hacer oración, que lo
que nos enseña el Padre es muy
difícil, que el Señor no le dice
nada, que no le oye, y se le ocurre:
pues para estar así, lo dejo todo, y
me quedo con las oraciones
vocales, tiene una mala tentación».
«¡No, hijos míos! Hay que
perseverar en la meditación. Esas
quejas díselas al Señor en tus ratos
de oración; y, si es necesario,
repítele durante media hora la
misma jaculatoria: Jesús, te amo;
Jesús, enséñame a querer; Jesús,
enséñame a querer a los demás
por Ti... Persevera así, un día y
otro, un mes, un año, otro año, y al
fin el Señor te dirá: ¡tonto, si



estaba contigo, a tu lado, desde el
principio!» [11] .

Podrán presentarse dificultades,
excusas, razonamientos engañosos
para retrasar o recortar las medias
horas de la meditación. Por eso
conviene que demos importancia a la
puntualidad en épocas de trabajo
más intenso, o en momentos en los
que se experimenta cansancio o
desánimo. Como recuerda el Papa , « 
la oración no está vinculada a un
contexto particular, sino que se
encuentra inscrita en el corazón
de toda persona» [12] . Siempre
resulta posible hablar con el divino
Huésped del alma; cabe hallarle en
cualquier lugar y en cualquier
situación, aunque —si es posible—
acudimos al Sagrario, donde Jesús
está real y sustancialmente presente,
con su cuerpo, su sangre, su alma y
su divinidad. En cualquier caso,
siempre hemos de poner el esfuerzo
de recogernos, alejando en lo posible



las distracciones que quizá nos
asalten. « Nos recogemos dentro de
nosotros mismos —afirmaba san
Josemaría en una de sus catequesis —
, y adoramos a Dios, que se digna
poseernos, y comenzamos a hablar
con Él, con naturalidad, como se
habla con un hermano, con un
amigo, con un padre, con una
madre, con un vecino a quien se
estima. Como se habla con el amor.
Hablad con confianza y veréis qué
bien os va. Tendréis vida interior»
[13] .

Insisto: a veces no sabremos qué
manifestarle, cómo conversar con Él,
nos faltarán las palabras; pero no
olvidemos entonces que hacer
oración « es una actitud interior,
antes que una serie de prácticas y
fórmulas, un modo de estar frente
a Dios antes que realizar actos de
culto o pronunciar palabras» [14] .
Otra razón para acudir con fidelidad
a la práctica de la oración mental en



situaciones de stress o de aridez
interior; y evidentemente en esos
casos, el cuidado de este recurso se
demuestra especialmente necesario.
En ocasiones, la charla filial con el
Señor no cuajará ni siquiera en
palabras interiores; pero el hecho de
acompañarle durante los minutos
previstos, sin pretender consuelos
sensibles, constituye una
demostración clarísima de amor a
Dios, de identificación con su
Voluntad santísima, de olvido de sí. « 
En este mirar a Otro, en este
dirigirse "más allá" está la esencia
de la oración, como experiencia de
una realidad que supera lo
sensible y lo contingente» [15] .

Nada más consolador que la certeza
de que, si nosotros podemos amar y
tratar a Dios, proviene de que Él nos
amó primero [16] . Lo afirma el 
Catecismo de la Iglesia Católica
cuando enseña que «esta iniciativa
de amor del Dios fiel es siempre lo



primero en la oración; la iniciativa
del hombre es siempre una
respuesta» [17] . Por eso, el propósito
de esmerarnos en los ratos de
meditación, cotidianamente
renovado, obliga a Dios —por
expresarlo de algún modo— a
concedernos su gracia con más
abundancia. ¿Piensas, además, con
frecuencia, que la única arma del
Opus Dei es y será siempre la
oración? ¿Cómo defiendes con esta
arma el servicio de la Obra a la
Iglesia? Ciertamente, tanto
amaremos y mantendremos el
espíritu que de nuestro Padre hemos
recibido, cuanto más almas de
oración seamos.

Las enseñanzas de nuestro Padre
sobre la oración contienen una
enorme riqueza y son de gran
utilidad. ¿Quién de nosotros no se ha
sentido retratado alguna vez en
aquellas frases de una de sus
homilías? « A lo largo de estos años,



se me han acercado algunos, y
compungidos de dolor me han
dicho: Padre, no sé qué me pasa,
me encuentro cansado y frío; mi
piedad, antes tan segura y llana,
me parece una comedia... Pues a
los que atraviesan esa situación, y
a todos vosotros, contesto: ¿una
comedia? ¡Gran cosa! El Señor está
jugando con nosotros como un
padre con sus hijos». «Se lee en la
Escritura: ludens in orbe terrarum
(Prv 8, 31), que Él juega en toda la
redondez de la tierra. Pero Dios no
nos abandona, porque
inmediatamente añade: deliciæ
meæ esse cum filiis hominum ( 
Ibid . ), son mis delicias estar con
los hijos de los hombres. ¡El Señor
juega con nosotros! Y cuando se
nos ocurra que estamos
interpretando una comedia,
porque nos sintamos helados,
apáticos; cuando estemos
disgustados y sin voluntad; cuando
nos resulte arduo cumplir nuestro



deber y alcanzar las metas
espirituales que nos hayamos
propuesto, ha sonado la hora de
pensar que Dios juega con
nosotros, y espera que sepamos
representar nuestra comedia con
gallardía» [18] .

No quiero terminar estas líneas sin
mencionar algunas fechas más
significativas de este mes. Viviremos
con más presencia de don Álvaro el
día 7, fecha de su petición de
admisión en la Obra. El 16, festividad
de la Virgen del Carmen, requiere
lógicamente que haya un recuerdo
especial para la hermana de nuestro
Padre, Tía Carmen, que tanto
contribuyó a confirmar el aire de
familia de los Centros del Opus Dei.
En esa fecha, además,
encomendemos de modo particular a
las benditas almas del purgatorio,
confiándolas a la intercesión de
nuestra Madre del Cielo.



Como os pido machaconamente,
permanezcamos unidos en la
oración; pidamos unos por otros, por
las labores apostólicas en el mundo
entero, por las intenciones del Santo
Padre. Ante el Sagrario, en nuestros
ratos de meditación, podemos
presentar al Señor los afanes que
llenan nuestra alma, sirviéndonos de
la intercesión de la Virgen y San José,
de los Ángeles custodios y de san
Josemaría, nuestro amadísimo Padre.

Me da alegría escribiros que el
sábado, 18 del mes pasado, he
viajado a la isla de Cerdeña, a
Cagliari, donde he rezado ante la
Patrona, la Virgen de Bonaria. Me
consta que san Josemaría rezó por
esta tierra y estoy seguro de que
mucha gente sarda responderá con
generosidad a las llamadas del Señor,
precisamente por esa petición de
nuestro Padre: ayudémosles, porque
también desde allí nos ayudan a
manos llenas.



Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Pamplona, 1 de julio de 2011.

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 164.

[2] Beato Juan Pablo II, Carta apost. 
Novo Millennio Ineunte, 6-I-2001, n.
32.

[3] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 4-V-2011.

[4] Lc 11, 1.

[5] Mt 6, 9-10.

[6] Cfr. 1 Pe 1, 18-19.

[7] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Carta sobre
algunos aspectos de la meditación
cristiana, 15-X-1989, n. 29.



[8] Mt 26, 41.

[9] Notas de una reunión familiar,
septiembre de 1973.

[10] Rm 8, 26.

[11] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, septiembre de
1973.

[12] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 11-V-2011.

[13] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1972.

[14] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 11-V-2011.

[15] Ibid . Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Carta sobre
algunos aspectos de la meditación
cristiana, 15-X-1989, n. 30.

[16] 1 Jn 4, 19.



[17] Catecismo de la Iglesia católica,
n. 2567.

[18] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 152.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/carta-del-
prelado-julio-2011/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-julio-2011/
https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-julio-2011/
https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-prelado-julio-2011/

	Carta del Prelado (julio 2011)

