opusdei.org

Carta del Papa a los
sacerdotes

Carta del Santo Padre Francisco
a los sacerdotes, en el 160
aniversario de la muerte del
cura de Ars.

05/08/2019

A mis hermanos presbiteros.
Queridos hermanos:

Recordamos los 160 afios de la
muerte del santo Cura de Ars a quien
Pio XI present6 como patrono para
todos los parrocos del mundo[1]. En



su fiesta quiero escribirles esta carta,
no solo a los parrocos sino también a
todos Ustedes hermanos presbiteros
que sin hacer ruido “lo dejan todo”
para estar empefiados en el dia a dia
de vuestras comunidades. A Ustedes
que, como el Cura de Ars, trabajan en
la “trinchera”, llevan sobre sus
espaldas el peso del dia y del calor
(cf. Mt 20,12) y, expuestos a un sinfin
de situaciones, “dan la cara”
cotidianamente y sin darse tanta
importancia, a fin de que el Pueblo
de Dios esté cuidado y acompaifado.
Me dirijo a cada uno de Ustedes que,
tantas veces, de manera
desapercibida y sacrificada, en el
cansancio o la fatiga, la enfermedad
o la desolacion, asumen la mision
como servicio a Dios y a su gente e,
incluso con todas las dificultades del
camino, escriben las paginas mas
hermosas de la vida sacerdotal.

Hace un tiempo manifestaba a los
obispos italianos la preocupacion de



que, en no pocas regiones, nuestros
sacerdotes se sienten ridiculizados y
“culpabilizados” por crimenes que no
cometieron y les decia que ellos
necesitan encontrar en su obispo la
figura del hermano mayor y el padre
que los aliente en estos tiempos
dificiles, los estimule y sostenga en el
camino[2].

Como hermano mayor y padre
también quiero estar cerca, en
primer lugar para agradecerles en
nombre del santo Pueblo fiel de Dios
todo lo que recibe de Ustedes y, a su
vez, animarlos a renovar esas
palabras que el Sefior pronuncié con
tanta ternura el dia de nuestra
ordenacion y constituyen la fuente
de nuestra alegria: «Ya no los llamo
siervos..., yo los llamo amigos» (Jn
15,15)[3].

DOLOR

«He visto la afliccion de mi
pueblo» (Ex 3,7).



En estos ultimos tiempos hemos
podido oir con mayor claridad el
grito, tantas veces silencioso y
silenciado, de hermanos nuestros,
victimas de abuso de poder,
conciencia y sexual por parte de
ministros ordenados. Sin lugar a
dudas es un tiempo de sufrimiento
en la vida de las victimas que
padecieron las diferentes formas de
abusos; también para sus familias y
para todo el Pueblo de Dios.

Como Ustedes saben estamos
firmemente comprometidos con la
puesta en marcha de las reformas
necesarias para impulsar, desde la
raiz, una cultura basada en el
cuidado pastoral de manera tal que
la cultura del abuso no encuentre
espacio para desarrollarse y, menos
aun, perpetuarse. No es tarea facil y
de corto plazo, reclama el
compromiso de todos. Si en el pasado
la omision pudo transformarse en
una forma de respuesta, hoy



queremos que la conversion, la
transparencia, la sinceridad y
solidaridad con las victimas se
convierta en nuestro modo de hacer
la historia y nos ayude a estar mas
atentos ante todo sufrimiento
humano(4].

Este dolor no es indiferente tampoco
a los presbiteros. Asi lo pude
constatar en las diferentes visitas
pastorales tanto en mi diocesis como
en otras donde tuve la oportunidad
de mantener encuentros y charlas
personales con sacerdotes. Muchos
de ellos me manifestaron su
indignacion por lo sucedido, y
también cierta impotencia, ya que
ademas del «desgaste por la entrega
han vivido el dafio que provoca la
sospecha y el cuestionamiento, que
en algunos o muchos pudo haber
introducido la duda, el miedo y la
desconfianza»[5]. Numerosas son las
cartas de sacerdotes que comparten
este sentir. Por otra parte, consuela



encontrar pastores que, al constatar
y conocer el dolor sufriente de las
victimas y del Pueblo de Dios, se
movilizan, buscan palabrasy
caminos de esperanza.

Sin negar y repudiar el dafio causado
por algunos hermanos nuestros seria
injusto no reconocer a tantos
sacerdotes que, de manera constante
y honesta, entregan todo lo que sony
tienen por el bien de los demas (cf. 2
Co 12,15) y llevan adelante una
paternidad espiritual capaz de llorar
con los que lloran; son innumerables
los sacerdotes que hacen de su vida
una obra de misericordia en regiones
0 situaciones tantas veces inhdspitas,
alejadas o abandonadas incluso a
riesgo de la propia vida. Reconozco y
agradezco vuestro valiente y
constante ejemplo que, en momentos
de turbulencia, vergienza y dolor,
nos manifiesta que Ustedes siguen
jugandose con alegria por el
Evangelio[6].



Estoy convencido de que, en la
medida en que seamos fieles a la
voluntad de Dios, los tiempos de
purificacion eclesial que vivimos nos
haran mas alegres y sencillos y seran,
en un futuro no lejano, muy
fecundos. «jNo nos desanimemos! El
sefior esta purificando a su Esposa y
nos esta convirtiendo a todos a Si.
Nos permite experimentar la prueba
para que entendamos que sin El
somos polvo. Nos esta salvando de la
hipocresia y de la espiritualidad de
las apariencias. Esta soplando su
Espiritu para devolver la belleza a su
Esposa sorprendida en flagrante
adulterio. Nos hara bien leer hoy el
capitulo 16 de Ezequiel. Esa es la
historia de la Iglesia. Esa es mi
historia, puede decir alguno de
nosotros. Y, al final, a través de tu
verglenza, seguiras siendo un
pastor. Nuestro humilde
arrepentimiento, que permanece en
silencio, en lagrimas ante la
monstruosidad del pecado y la



insondable grandeza del perddon de
Dios, es el comienzo renovado de
nuestra santidad»[7].

GRATITUD

«Doy gracias sin cesar por
Ustedes» (Ef 1,16).

La vocacion, mas que una eleccion
nuestra, es respuesta a un llamado
gratuito del Sefior. Es bueno volver
una y otra vez sobre esos pasajes
evangélicos donde vemos a Jesus
rezar, elegir y llamar «para que estén
con El y para enviarlos a

predicar» (Mc 3,14).

Quisiera recordar aqui a un gran
maestro de vida sacerdotal de mi
pais natal, el padre Lucio Gera quien,
hablando a un grupo de sacerdotes
en tiempos de muchas pruebas en
Ameérica Latina, les decia: “Siempre,
pero sobre todo en las pruebas,
debemos volver a esos momentos
luminosos en que experimentamos el



llamado del Sefior a consagrar toda
nuestra vida a su servicio”. Es 1o que
me gusta llamar “la memoria
deuterondmica de la vocacion” que
nos permite volver «a ese punto
incandescente en el que la gracia de
Dios me toco al comienzo del camino
y con esa chispa volver a encender el
fuego para el hoy, para cada dia y
llevar calor y luz a mis hermanos y
hermanas. Con esta chispa se
enciende una alegria humilde, una
alegria que no ofende el dolor y la
desesperacion, una alegria buenay
serena»[8].

Un dia pronunciamos un “si” que
nacio y crecio en el seno de una
comunidad cristiana de la mano de
esos santos «de la puerta de al
lado»[9] que nos mostraron con fe
sencilla que valia la pena entregar
todo por el Sefior y su Reino. Un “si”
cuyo alcance ha tenido y tendra una
trascendencia impensada, que
muchas veces no llegaremos a



imaginar todo el bien que fue y es
capaz de generar. jQué lindo cuando
un cura anciano se ve rodeado y
visitado por esos pequefios —ya
adultos— que bautizo en sus inicios
y, con gratitud, le vienen a presentar
la familia! Alli descubrimos que
fuimos ungidos para ungir y la
uncion de Dios nunca defrauda y me
hace decir con el Apdstol: «Doy
gracias sin cesar por Ustedes» (Ef
1,16) y por todo el bien que han
hecho.

En momentos de tribulacion,
fragilidad, asi como en los de
debilidad y manifestacion de
nuestros limites, cuando la peor de
todas las tentaciones es quedarse
rumiando la desolacion[10]
fragmentando la mirada, el juicio y el
corazon, en esos momentos es
importante —hasta me animaria a
decir crucial— no solo no perder la
memoria agradecida del paso del
Sefior por nuestra vida, la memoria



de su mirada misericordiosa que nos
invité a jugarnosla por Ely por su
Pueblo, sino también animarse a
ponerla en practica y con el salmista
poder armar nuestro propio canto de
alabanza porque «eterna es su
misericordia» (Sal 135).

El agradecimiento siempre es un
“arma poderosa”. Solo si somos
capaces de contemplar y agradecer
concretamente todos los gestos de
amor, generosidad, solidaridad y
confianza, asi como de perdon,
paciencia, aguante y compasion con
los que fuimos tratados, dejaremos al
Espiritu regalarnos ese aire fresco
capaz de renovar (y no emparchar)
nuestra vida y mision. Dejemos que,
al igual que Pedro en la mafiana de
la “pesca milagrosa”, el constatar
tanto bien recibido nos haga
despertar la capacidad de asombro y
gratitud que nos lleve a decir:
«Aléjate de mi, Sefior, porque soy un
pecador» (Lc 5,8) y, escuchemos una



vez mas de boca del Sefior su
llamado: «No temas, de ahora en
adelante seras pescador de
hombres» (Lc 5,10); porque «eterna
es su misericordia».

Hermanos, gracias por vuestra
fidelidad a los compromisos
contraidos. Es todo un signo que, en
una sociedad y una cultura que
convirtio “lo gaseoso” en valor,
existan personas que apuesteny
busquen asumir compromisos que
exigen toda la vida. Sustancialmente
estamos diciendo que seguimos
creyendo en Dios que jamas ha
quebrantado su alianza, inclusive
cuando nosotros la hemos
quebrantado incontablemente. Esto
nos invita a celebrar la fidelidad de
Dios que no deja de confiar, creer y
apostar a pesar de nuestros limites y
pecados, y nos invita a hacer lo
mismo. Conscientes de llevar un
tesoro en vasijas de barro (cf. 2
Co4,7), sabemos que el Sefior triunfa



en la debilidad (cf. 2 Co 12,9), no deja
de sostenernos y llamarnos,
dandonos el ciento por uno (cf. Mc
10,29-30) porque «eterna es su
misericordia».

Gracias por la alegria con la que han
sabido entregar sus vidas, mostrando
un corazon que con los afios lucho y
lucha para no volverse estrecho y
amargo y ser, por el contrario,
cotidianamente ensanchado por el
amor a Dios y a su pueblo; un
corazon que, como al buen vino, el
tiempo no lo ha agriado, sino que le
dio una calidad cada vez mas
exquisita; porque «eterna es su
misericordia».

Gracias por buscar fortalecer los
vinculos de fraternidad y amistad en
el presbiterio y con vuestro obispo,
sosteniéndose mutuamente,
cuidando al que esta enfermo,
buscando al que se aisla, animando y
aprendiendo la sabiduria del



anciano, compartiendo los bienes,
sabiendo reir y llorar juntos, jcuan
necesarios son estos espacios! E
inclusive siendo constantes y
perseverantes cuando tuvieron que
asumir alguna mision aspera o
impulsar a algun hermano a asumir
sus responsabilidades; porque
«eterna es su misericordia».

Gracias por el testimonio de
perseveranciay

“aguante” (hypomoné) en la entrega
pastoral que tantas veces, movidos
por la parresia del pastor[11], nos
lleva a luchar con el Sefior en la
oracion, como Moisés en aquella
valiente y hasta riesgosa intercesion
por el pueblo (cf. Nm 14,13-19; Ex
32,30-32; Dt 9,18-21); porque «eterna
es su misericordia».

Gracias por celebrar diariamente la
Eucaristia y apacentar con
misericordia en el sacramento de la
reconciliacion, sin rigorismos ni



laxismos, haciéndose cargo de las
personas y acompafiandolas en el
camino de conversion hacia la vida
nueva que el Sefior nos regala a
todos. Sabemos que por los escalones
de la misericordia podemos llegar
hasta lo mas bajo de nuestra
condicion humana —fragilidad y
pecados incluidos— vy, en el mismo
instante, experimentar lo mas alto de
la perfeccion divina: «Sean
misericordiosos como el Padre es
misericordioso»[12]. Y asi ser
«capaces de caldear el corazon de las
personas, de caminar con ellas en la
noche, de saber dialogar e incluso
descender a su noche y su oscuridad
sin perderse»[13]; porque «eterna es
su misericordia».

Gracias por ungir y anunciar a todos,
con ardor, “a tiempo y a destiempo”
el Evangelio de Jesucristo (cf. 2 Tm
4,2), sondeando el corazon de la
propia comunidad «para buscar
donde esta vivo y ardiente el deseo



de Dios y también donde ese didlogo,
que era amoroso, fue sofocado o no
pudo dar fruto»[14]; porque «eterna
es su misericordia».

Gracias por las veces en que,
dejandose conmover en las entrafias,
han acogido a los caidos, curado sus
heridas, dando calor a sus corazones,
mostrando ternura y compasion
como el samaritano de la pardbola
(cf. Lc 10,25-37). Nada urge tanto
como esto: proximidad, cercania,
hacernos cercanos a la carne del
hermano sufriente. jCuanto bien
hace el ejemplo de un sacerdote que
se acerca y no le huye a las heridas
de sus hermanos![15]. Reflejo del
corazon del pastor que aprendio el
gusto espiritual de sentirse uno con
su pueblo[16]; que no se olvida que
salio de él y que solo en su servicio
encontrard y podra desplegar su mas
pura y plena identidad, que le hace
desarrollar un estilo de vida austera
y sencilla, sin aceptar privilegios que



no tienen sabor a Evangelio; porque
«eterna es su misericordia».

Gracias demos, también por la
santidad del Pueblo fiel de Dios que
somos invitados a apacentar y, a
través del cual, el Sefior también nos
apacienta y cuida con el regalo de
poder contemplar a ese pueblo en
esos «padres que cuidan con tanto
amor a sus hijos, en esos hombres y
mujeres que trabajan para llevar el
pan a su casa, en los enfermos, en las
religiosas ancianas que siguen
sonriendo. En esta constancia para
seguir adelante dia a dia, veo la
santidad de la Iglesia militante»[17].
Agradezcamos por cada uno de ellos
y dejémonos socorrer y estimular
por su testimonio; porque «eterna es
su misericordia».

ANIMO

«Mi deseo es que se sientan
animados» (Col 2,2).



Mi segundo gran deseo, haciéndome
eco de las palabras de san Pablo, es
acompafiarlos a renovar nuestro
animo sacerdotal, fruto ante todo de
la accion del Espiritu Santo en
nuestras vidas. Frente a experiencias
dolorosas todos tenemos necesidad
de consuelo y de &nimo. La mision a
la que fuimos llamados no entrafia
ser inmunes al sufrimiento, al dolor e
inclusive a la incomprension[18]; al
contrario, nos pide mirarlos de
frente y asumirlos para dejar que el
Sefior los transforme y nos configure
mas a El. «<En el fondo, la falta de un
reconocimiento sincero, dolorido y
orante de nuestros limites es lo que
impide a la gracia actuar mejor en
nosotros, ya que no le deja espacio
para provocar ese bien posible que
se integra en un camino sincero y
real de crecimiento»[19].

Un buen “test” para conocer como
esta nuestro corazon de pastor es
preguntarnos como enfrentamos el



dolor. Muchas veces se puede actuar
como el levita o el sacerdote de la
parabola que dan un rodeo e ignoran
al hombre caido (cf. Lc 10,31-32).
Otros se acercan mal, lo
intelectualizan refugiandose en
lugares comunes: “la vida es asi”, “no
se puede hacer nada”, dando lugar al
fatalismo y la desazon; o se acercan
con una mirada de preferencias
selectivas que lo unico que genera es
aislamiento y exclusion. «Como el
profeta Jonas siempre llevamos
latente la tentacion de huir a un
lugar seguro que puede tener
muchos nombres: individualismo,
espiritualismo, encerramiento en
pequeiios mundos...»[20], los cuales
lejos de hacer que nuestras entrafias
se conmuevan terminan
apartandonos de las heridas propias,
de las de los demas y, por tanto, de
las llagas de Jesus[21].

En esta misma linea quisiera sefialar
otra actitud sutil y peligrosa que,



como le gustaba decir a Bernanos, es
«el mas preciado de los elixires del
demonio»[22] y la mas nociva para
quienes queremos servir al Sefior
porque siembra desaliento, orfandad
y conduce a la desesperacion[23].
Desilusionados con la realidad, con la
Iglesia o con nosotros mismos,
podemos vivir la tentacion de
apegarnos a una tristeza dulzona,
que los padres de Oriente llamaban
acedia. El card. Tomas Spidlik decia:
«S1nos asalta la tristeza por como es
la vida, por la compaiiia de los otros,
porque estamos solos... entonces es
porque tenemos una falta de fe en la
Providencia de Dios y en su obra. La
tristeza [...] paraliza el animo de
continuar con el trabajo, con la
oracion, nos hace antipaticos para los
que viven junto a nosotros. Los
monjes, que dedican una larga
descripcion a este vicio, lo llaman el
peor enemigo de la vida
espiritual»[24].



Conocemos esa tristeza que lleva al
acostumbramiento y conduce
paulatinamente a la naturalizacion
del mal y a la injusticia con el tenue
susurrar del “siempre se hizo asi”.
Tristeza que vuelve estéril todo
intento de transformacion y
conversion propagando
resentimiento y animosidad. «Esa no
es la opcion de una vida digna y
plena, ése no es el deseo de Dios para
nosotros, ésa no es la vida en el
Espiritu que brota del corazon de
Cristo Resucitado» y para la que
fuimos llamados[25]. Hermanos,
cuando esa tristeza dulzona amenace
con aduefiarse de nuestra vida o de
nuestra comunidad, sin asustarnos ni
preocuparnos, pero con
determinacion, pidamos y hagamos
pedir al Espiritu que «venga a
despertarnos, a pegarnos un sacudon
en nuestra modorra, a liberarnos de
la inercia. Desafiemos las
costumbres, abramos bien los o0jos,
los oidos y sobre todo el corazon,



para dejarnos descolocar por lo que
sucede a nuestro alrededor y por el
grito de la Palabra viva y eficaz del

Resucitado»[26].

Permitanme repetirlo, todos
necesitamos del consuelo y la
fortaleza de Dios y de los hermanos
en los tiempos dificiles. A todos nos
sirven aquellas sentidas palabras de
san Pablo a sus comunidades: «Les
pido, por tanto, que no se desanimen
a causa de las tribulaciones» (Ef
3,13); «Mi deseo es que se sientan
animados» (Col 2,2), y asi poder
llevar adelante la mision que cada
manana el Sefior nos regala:
transmitir «una buena noticia, una
alegria para todo el pueblo» (Lc 2,10).
Pero, eso si, no ya como teoria o
conocimiento intelectual o moral de
lo que deberia ser, sino como
hombres que en medio del dolor
fueron transformados y
transfigurados por el Sefior, y como
Job llegan a exclamar: «Yo te conocia



solo de oidas, pero ahora te han visto
mis o0jos» (42,5). Sin esta experiencia
fundante, todos nuestros esfuerzos
nos llevaran por el camino de la
frustracion y el desencanto.

Alo largo de nuestra vida, hemos
podido contemplar como «con
Jesucristo siempre nace y renace la
alegria»[27]. Si bien existen distintas
etapas en esta vivencia, sabemos que
mas alla de nuestras fragilidades y
pecados Dios siempre «nos permite
levantar la cabeza y volver a
empezar, con una ternura que nunca
nos desilusiona y que siempre puede
devolvernos la alegria»[28]. Esa
alegria no nace de nuestros esfuerzos
voluntaristas o intelectualistas sino
de la confianza de saber que siguen
actuantes las palabras de Jesus a
Pedro: en el momento que seas
zarandeado, no te olvides que «yo
mismo he rogado por ti, para que no
te falte la fe» (L.c 22,32). El Sefior es el
primero en rezar y en luchar por vos



y por mi. Y nos invita a entrar de
lleno en su oracion. Inclusive pueden
llegar momentos en los que
tengamos que sumergirnos en «la
oracion de Getsemani, la mas
humana y la mas dramatica de las
plegarias de Jesus [...]. Hay suplica,
tristeza, angustia, casi una
desorientacion (Mc 14,33s.)»[29].

Sabemos que no es facil permanecer
delante del Sefior dejando que su
mirada recorra nuestra vida, sane
nuestro corazon herido y lave
nuestros pies impregnados de la
mundanidad que se adhirio en el
camino e impide caminar. En la
oracion experimentamos nuestra
bendita precariedad que nos
recuerda que somos discipulos
necesitados del auxilio del Sefior y
nos libera de esa tendencia
«prometeica de quienes en el fondo
solo confian en sus propias fuerzasy
se sienten superiores a otros por
cumplir determinadas normas»[30].



Hermanos, Jesus mas que nadie,
conoce nuestros esfuerzos y logros,
asi como también los fracasos y
desaciertos. Fl es el primero en
decirnos: «Vengan a mi todos los que
estan afligidos y agobiados, y yo los
aliviaré. Carguen sobre Ustedes mi
yugo y aprendan de mi, porque soy
paciente y humilde de corazon, y asi
encontrar alivio» (Mt 11,28-29).

En una oracidn asi sabemos que
nunca estamos solos. La oracion del
pastor es una oracion habitada tanto
por el Espiritu «que clama a Dios
llamandolo jAbba!, es decir,

iPadre!» (Ga 4,6) como por el pueblo
que le fue confiado. Nuestra mision e
identidad se entienden desde esta
doble vinculacion.

La oracion del pastor se nutre y
encarna en el corazon del Pueblo de
Dios. Lleva las marcas de las heridas
y alegrias de su gente a la que
presenta desde el silencio al Sefior



para que las unja con el don del
Espiritu Santo. Es la esperanza del
pastor que confia y lucha para que el
Sefior cure nuestra fragilidad, la
personal y la de nuestros pueblos.
Pero no perdamos de vista que
precisamente en la oracion del
Pueblo de Dios es donde se encarna y
encuentra lugar el corazon del
pastor. Esto nos libra a todos de
buscar o querer respuestas faciles,
rapidas y prefabricadas,
permitiéndole al Sefior que sea El (y
no nuestras recetas y prioridades)
quien muestre un camino de
esperanza. No perdamos de vista
que, en los momentos mas dificiles
de la comunidad primitiva, tal como
leemos en el libro de los Hechos de
los Apostoles, la oracion se
constituyo en la verdadera
protagonista.

Hermanos, reconozcamos nuestra
fragilidad, si; pero dejemos que Jesus
la transforme y nos lance una y otra



vez a la mision. No nos perdamos la
alegria de sentirnos “ovejas”, de
saber que €l es nuestro Sefior y
Pastor.

Para mantener animado el corazon
es necesario no descuidar estas dos
vinculaciones constitutivas de
nuestra identidad: la primera, con
Jesus. Cada vez que nos
desvinculamos de Jesus o
descuidamos la relacién con El, poco
a poco nuestra entrega se va secando
y nuestras lamparas se quedan sin el
aceite capaz de iluminar la vida (cf.
Mt 25,1-13): «Asi como el sarmiento
no puede dar fruto si no permanece
en la vid, tampoco Ustedes, si no
permanecen en mi. Permanezcan en
mi amor (...) porque separados de mi,
nada pueden hacer» (Jn 15,4-5). En
este sentido, quisiera animarlos a no
descuidar el acompariamiento
espiritual, teniendo a algun hermano
con quien charlar, confrontar,
discutir y discernir en plena



confianza y transparencia el propio
camino; un hermano sapiente con
quien hacer la experiencia de
saberse discipulos. Busquenlo,
encuéntrenlo y disfruten de la
alegria de dejarse cuidar, acompafiar
y aconsejar. Es una ayuda
insustituible para poder vivir el
ministerio haciendo la voluntad del
Padre (cf. Hb 10,9) y dejar al corazon
latir con «los mismos sentimientos de
Cristo» (Flp 2,5). Qué bien nos hacen
las palabras del Eclesiastés: «Valen
mas dos juntos que uno solo... si
caen, uno levanta a su compafiero,
pero jpobre del que esta solo y se cae,
sin tener nadie que lo

levante!» (4,9-10).

La otra vinculacién constitutiva:
acrecienten y alimenten el vinculo
con vuestro pueblo. No se aislen de
su gente y de los presbiterios o
comunidades. Menos aun se
enclaustren en grupos cerrados y
elitistas. Esto, en el fondo, asfixia y



envenena el alma. Un ministro
animado es un ministro siempre en
salida; y “estar en salida” nos lleva a
caminar «a veces delante, a veces en
medio y a veces detras: delante, para
guiar a la comunidad; en medio, para
mejor comprenderla, alentarla y
sostenerla; detras, para mantenerla
unida y que nadie se quede
demasiado atras... y también por otra
razon: porque el pueblo tiene
“olfato”. Tiene olfato en encontrar
nuevas sendas para el camino, tiene
el “sensus fidei” [cf. LG 12]. ;Hay algo
mas bello?»[31]. Jesus mismo es el
modelo de esta opcion
evangelizadora que nos introduce en
el corazon del pueblo. Qué bien nos
hace mirarlo cercano a todos! La
entrega de Jesus en la cruz no es mas
que la culminacidon de ese estilo
evangelizador que marco toda su
existencia.

Hermanos, el dolor de tantas
victimas, el dolor del Pueblo de Dios,



asi como el nuestro propio no puede
ser en vano. Es Jesus mismo quien
carga todo este peso en su Cruz y nos
invita a renovar nuestra mision para
estar cerca de los que sufren, para
estar, sin verguenzas, cerca de las
miserias humanas y, por qué no,
vivirlas como propias para hacerlas
eucaristia[32]. Nuestro tiempo,
marcado por viejas y nuevas heridas
necesita que seamos artesanos de
relacion y de comunion, abiertos,
confiados y expectantes de la
novedad que el Reino de Dios quiere
suscitar hoy. Un Reino de pecadores
perdonados invitados a testimoniar
la siempre viva y actuante
compasion del Sefior; «porque eterna
es su misericordia».

ALABANZA

«Proclama mi alma la grandeza del
Senor» (Lc 1,46).

Es imposible hablar de gratitud y
animo sin contemplar a Maria. Ella,



mujer de corazon traspasado (cf. Lc
2,35), nos ensefia la alabanza capaz
de abrir la mirada al futuro y
devolver la esperanza al presente.
Toda su vida quedo condensada en
su canto de alabanza (cf. Lc 1,46-55)
que también somos invitados a
entonar como promesa de plenitud.

Cada vez que voy a un Santuario
Mariano, me gusta “ganar tiempo”
mirando y dejdndome mirar por la
Madre, pidiendo la confianza del
nifio, del pobre y del sencillo que
sabe que ahi esta su Madre y es
capaz de mendigar un lugar en su
regazo. Y en ese estar mirandola,
escuchar una vez mas como el indio
Juan Diego: «¢Qué hay hijo mio el
mas pequeiio?, /qué entristece tu
corazon? ;Acaso no estoy yo aqui, yo
que tengo el honor de ser tu
madre?»[33].

Mirar a Maria es volver «a creer en
lo revolucionario de la ternura y del



carifio. En ella vemos que la
humildad y la ternura no son
virtudes de los débiles sino de los
fuertes, que no necesitan maltratar a
otros para sentirse importantes»[34].

Si alguna vez, la mirada comienza a
endurecerse, o sentimos que la
fuerza seductora de la apatia o la
desolacion quiere arraigar y
apoderarse del corazon; si el gusto
por sentirnos parte viva e integrante
del Pueblo de Dios comienza a
incomodar y nos percibimos
empujados hacia una actitud
elitista... no tengamos miedo de
contemplar a Maria y entonar su
canto de alabanza.

Si alguna vez nos sentimos tentados
de aislarnos y encerrarnos en
Nnosotros mismos y en nuestros
proyectos protegiéndonos de los
caminos siempre polvorientos de la
historia, o si el lamento, la queja, la
critica o la ironia se aduefian de



nuestro accionar sin ganas de luchar,
de esperar y de amar... miremos a
Maria para que limpie nuestra
mirada de toda “pelusa” que puede
estar impidiéndonos ser atentos y
despiertos para contemplar y
celebrar a Cristo que Vive en medio
de su Pueblo. Y si vemos que no
logramos caminar derecho, que nos
cuesta mantener los propositos de
conversion, digamosle como le
suplicaba, casi con complicidad, ese
gran parroco, poeta también, de mi
anterior didcesis: «Esta tarde,

Sefiora / la promesa es sincera; / por
las dudas no olvides / dejar la llave
afuera»[35]. «Ella es la amiga
siempre atenta para que no falte vino
en nuestras vidas. Ella es la del
corazon abierto por la espada, que
comprende todas las penas. Como
madre de todos, es signo de
esperanza para los pueblos que
sufren dolor de parto hasta que brote
la justicia... como una verdadera
madre, ella camina con nosotros,



lucha con nosotros, y derrama
incesantemente la cercania del Amor
de Dios»[36].

Hermanos, una vez mas, «doy gracias
sin cesar por Ustedes» (Ef 1,16) por
vuestra entrega y mision con la
confianza que «Dios quita las piedras
mas duras, contra las que se estrellan
las esperanzas y las expectativas: la
muerte, el pecado, el miedo, la
mundanidad. La historia humana no
termina ante una piedra sepulcral,
porque hoy descubre la “piedra

viva” (cf. 1 P 2,4): Jesus resucitado.
Nosotros, como Iglesia, estamos
fundados en El, e incluso cuando nos
desanimamos, cuando sentimos la
tentacion de juzgarlo todo en base a
nuestros fracasos, Fl viene para
hacerlo todo nuevo»[37].

Dejemos que sea la gratitud lo que
despierte la alabanza y nos anime
una vez mas en la mision de ungir a
nuestros hermanos en la esperanza.



A ser hombres que testimonien con
su vida la compasion y misericordia
que solo Jesus nos puede regalar.

Que el Sefior Jesus los bendiga y la
Virgen Santa los cuide. Y, por favor,
les pido que no se olviden de rezar
por mi.

Fraternalmente,
Francisco

Roma, junto a San Juan de Letran, 4
de agosto de 2019.

Memoria liturgica del santo Cura de
Ars.

[1] Carta ap. Anno Iubilari: AAS 21
(1929), 313.

[2] Conferencia Episcopal Italiana (20
mayo 2019). La paternidad espiritual
que impulsa al Obispo a no dejar



huérfanos a sus presbiteros, y se
puede “palpar” no solo en la
capacidad que estos tengan de tener
abiertas sus puertas para todos sus
curas sino en ir a buscarlos para
cuidar y acompanar.

[3] Cf. S. Juan XXIII, Carta enc.
Sacerdotii nostri primordia, en el I
centenario del transito del santo
Cura de Ars (1 agosto 1959).

[4] Cf. Carta al Pueblo de Dios (20
agosto 2018).

[5] Encuentro con los sacerdotes,
religiosos/as, consagrados/asy
seminaristas, Santiago de Chile (16
enero 2018).

[6] Cf. Carta al Pueblo de Dios que
peregrina en Chile (31 mayo 2018).

[7] Encuentro con los sacerdotes de
la Didcesis de Roma (7 marzo 2019).



[8] Homilia en la Vigilia Pascual (19
abril 2014).

[9] Gaudete et Exsultate, 7.

[10] Cf. J. M. Bergoglio, Las cartas de
la tribulacion, Herder 2019, p. 21.

[11] Cf. Encuentro con los sacerdotes
de la Diocesis de Roma (6 marzo
2014).

[12] Retiro con ocasion del Jubileo de
los Sacerdotes, Primera Meditacion
(2 junio 2016).

[13] A. Spadaro, Intervista a Papa
Francesco, “La Civilta Cattolica” 3918
(19 settembre 2013), 462.

[14] Evangelii Gaudium, 137.

[15] Cf. Encuentro con los sacerdotes
de la Diocesis de Roma (6 marzo
2014).

[16] Cf. Evangelii Gaudium, 268.



[17] Gaudete et Exsultate, 7.

[18] Cf. Misericordia et Misera, 13.
[19] Gaudete et Exsultate, 50.

[20] Gaudete et Exsultate, 134.

[21] Cf. ]J. M. Bergoglio, Reflexiones
en esperanza, LEV 2013, p. 14.

[22] Journal d’un curé de campagne,
135. Cf. Evangelii Gaudium, 83.

[23] Cf. Barsanufio, Cartas; en V.
Cutro — M. T. Szwemin, Bisogno di
paternita, Varsavia 2018, p. 124.

[24] Cf. El arte de purificar el
corazon, Monte Carmelo 2003, p. 60.

[25] Evangelii Gaudium, 2.
[26] Gaudete et Exsultate, 137.
[27] Evangelii Gaudium, 1.

[28] Ibid., 3.



[29] J. M. Bergoglio, Reflexiones en
esperanza, LEV 2013, p. 26.

[30] Evangelii Gaudium, 94.

[31] Encuentro con el clero, personas
de vida consagrada y miembros de
consejos pastorales, Asis (4 octubre
2013).

[32] Cf. Evangelii Gaudium, 268-270.

[33] Cf. Nican Mopohua, 107, 118,
1109.

[34] Evangelii Gaudium, 288.

[35] Cf. A. L. Calori, Aula Fulgida,
Buenos Aires 1946.

[36] Evangelii Gaudium, 286.

[37] Homilia en la Vigilia Pascual (19
abril 2019).




© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-sv/article/carta-del-papa-
a-los-sacerdotes/ (16/12/2025)


https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-papa-a-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-papa-a-los-sacerdotes/
https://opusdei.org/es-sv/article/carta-del-papa-a-los-sacerdotes/

	Carta del Papa a los sacerdotes

