
opusdei.org

La ternura de Dios
(II): “Anda y haz tú lo
mismo”: la Ley de
Dios y la
misericordia

¿Quién es mi prójimo? El Señor
responde a esta pregunta de un
doctor de la Ley con la parábola
del buen samaritano. Abre así
ante él, y ante nosotros, el
horizonte de las
bienaventuranzas, que
muestran la profundidad de la
Ley de Dios. Nuevo editorial
sobre la misericordia.



16/05/2016

Un doctor de la Ley se acercó en
cierta ocasión a preguntar al Señor
qué debía hacer para conseguir la
vida eterna. En realidad, quería
poner a prueba la ortodoxia de ese
Rabí de Nazaret, de quien al parecer
no sabía qué pensar[1]. Pero el Señor
no se molesta; acepta el diálogo, y le
devuelve la pregunta: «¿Qué está
escrito en la Ley? ¿Qué lees tú?»[2] El
doctor responde con unas palabras
del Shemá Israel, Escucha Israel, que
todo israelita aprendía desde niño:
«Amarás al Señor tu Dios con todo tu
corazón y con toda tu alma y con
todas tus fuerzas y con toda tu
mente»[3]; y apostilla, con el libro del
Levítico: «y a tu prójimo como a ti
mismo»[4] En esas dos fórmulas se
sintetizan toda la Ley y los
Profetas[5], de modo que el Señor
dice: «has respondido bien: haz esto



y vivirás»[6]. El doctor no esperaba
que su pregunta se resolviera con esa
sencillez desarmante. «Queriendo
justificarse»[7], insiste entonces con
una nueva cuestión: «¿Y quién es mi
prójimo?»[8] No se rinde el Señor,
que quiere ganarse la confianza de
su interlocutor. Le habla entonces al
corazón, y con él a los hombres y
mujeres de todos los tiempos, con su
lenguaje a un tiempo llano y
solemne: es la parábola del buen
samaritano.

“Hacerse prójimo”

En el pobre hombre asaltado en el
camino de Jerusalén a Jericó, los
Padres de la Iglesia veían a Adán, y
con él -porque Adán significa
precisamente “hombre”- a la
humanidad maltratada por su propio
pecado, por nuestro propio pecado.
En el buen samaritano reconocían a
Jesús, que viene con paciencia a
curarnos, después de que pasaran de



largo quienes en realidad no eran
capaces de traer al mundo la
salvación. Él, en cambio, sí puede, y
quiere. Así imagina una antigua y
venerable homilía su encuentro con
Adán -que es también encuentro con
cada uno de nosotros- en su descenso
a los infiernos: «Yo soy tu Dios, que
por ti y por todos los que han de
nacer de ti me he hecho tu hijo; y
ahora te digo que tengo el poder de
anunciar a los que están
encadenados: “Salid”, y a los que se
encuentran en las tinieblas:
“Iluminaos”, y a los que duermen:
“Levantaos”»[9]. Con Jesús, son
llamados a llevar su salvación -a ser
buenos samaritanos- sus ungidos: los
cristianos. Como su Señor, también
ellos deben vendar las heridas de los
hombres y echar en ellas aceite y
vino[10]: deben ser buenos posaderos
hasta la vuelta del Samaritano. «Esa
posada, si lo advertís, es la Iglesia.
Ahora es posada, porque nuestra
vida es un ir de paso; será casa que



nunca abandonaremos, una vez que
hayamos llegado sanos al reino de los
cielos. Mientras tanto, aceptamos
gustosos la cura en la posada»[11].

Este es el horizonte que el Señor
quiere abrir al doctor de la Ley, y con
él a todos los cristianos, y a todos los
hombres. No le reprocha su
estrechez: le hace pensar primero, y
después, soñar: «Pues anda (…), y haz
tú lo mismo»[12] Como sucede con
frecuencia en los Evangelios, es
bueno no pasar demasiado deprisa
sobre la concisión del relato. La
respuesta a la pregunta de Jesús
-«¿quién fue su prójimo?»- resulta
ciertamente obvia: «el que tuvo
misericordia con él»[13]. Lo que no
es evidente, en cambio, es por qué el
Señor hace esa pregunta, que da la
vuelta al planteamiento del doctor de
la Ley: «Jesús invierte la perspectiva:
no se trata de reconocer al otro como
mi semejante, sino de ser capaz de
hacerme semejante al otro»[14]. Ante



una actitud estrecha, que delimita el
campo de acción para hacer el bien -
sopesando por ejemplo si los demás
pertenecen a mi grupo, o me
devolverán después el favor-, el
Señor responde invitando a levantar
la vista, a ser él mismo prójimo.

La palabra prójimo pasa así, de
calificar a un tipo de personas que
merecerían mi atención, a
convertirse en una cualidad del
corazón. Pedagogía de Dios, que da la
vuelta a la pregunta ¿a quién hacer
el bien?, y así la transfigura: lo que
era materia de discusión y casuística
en las escuelas rabínicas -dónde
estaba el límite, hasta dónde tenía
que compadecerme de los demás- se
convierte en un reto audaz. El
cristiano, decía san Juan Pablo II, «no
se pregunta a quién debe amar,
porque preguntarse “¿quién es mi
prójimo?” ya implica poner límites y
condiciones (…) La pregunta legítima
no es “¿quién es mi prójimo?”, sino



“¿de quién debo hacerme prójimo?”.
Y la respuesta es: “cualquiera que
sufra necesidad, aunque me sea
desconocido, se convierte para mí en
prójimo, al que debo ayudar”»[15].
Es la projimidad[16], neologismo del
Papa Francisco que nos recuerda
nuestra vocación a ser próximos a
nuestro prójimo, a ser «islas de
misericordia en medio del mar de la
indiferencia»[17].

El camino hacia la plenitud de la
Ley

Se podría decir que este diálogo con
el doctor de la Ley compendia el
camino que lleva desde las
enseñanzas morales del Antiguo
Testamento hasta la plenitud de la
vida moral en Cristo. Y es que, como
recuerda san Pablo, la Ley del Pueblo
Elegido es buena y santa[18], pero no
definitiva. Se ordenaba, sobre todo, a
preparar los corazones para la
llegada de Nuestro Señor.



La pregunta del fariseo -«¿cuál es el
mandamiento principal de la
Ley?»[19]- parece reflejar cierto
agobio ante la multitud de preceptos
que, con una visión legalista, se
habían ido introduciendo en la vida
religiosa israelita. En otro momento,
Jesucristo se queja de los doctores de
la Ley «porque imponéis a los
hombres cargas insoportables, pero
vosotros ni con uno de vuestros
dedos las tocáis»[20] Aún más, en
ocasiones las tradiciones humanas
habían acabado por ser una excusa
para no sujetarse a un mandato
divino: así, el Señor denuncia la
actitud de quienes se escudaban con
las ofrendas del Templo para no
ayudar a sus padres[21]

Por eso, Jesucristo apunta a lo
fundamental: el Amor a Dios y al
prójimo. De este modo, se cumple lo
que dice de Él mismo: que no ha
venido «a abolir la Ley o los Profetas;
no he venido a abolirlos sino a darles



su plenitud»[22]. La Alianza que Dios
había celebrado con su Pueblo
incluía unas prescripciones que no
tenían el sentido original de
imponerles cargas sino, muy al
contrario, el de llevarles por caminos
de libertad: «Hoy pongo ante ti la
vida y el bien, o la muerte y el mal. Si
escuchas los mandamientos del
Señor, tu Dios, que yo te ordeno hoy
(…), entonces vivirás y te
multiplicarás: el Señor, tu Dios, te
bendecirá en la tierra que vas a
tomar en posesión»[23]

La tierra prometida a los hebreos es
una figura de la tierra interior en la
que los hombres y mujeres de todos
los tiempos podemos entrar, si
vivimos en su auténtico sentido los
mandamientos del Señor. Son una
puerta para llegar a la comunión con
Dios, porque fuera de ella cualquier
otra tierra resulta inhóspita: «lo que
se necesita para conseguir la



felicidad, no es una vida cómoda,
sino un corazón enamorado»[24].

Si los preceptos rituales y legales del
Pueblo de Israel cesaron con la
venida de Jesucristo, los Diez
Mandamientos, conocidos también
como el Decálogo, son perennes:
recogen los principios fundamentales
para poder amar a Dios -poniéndolo
por encima de todo, respetando su
nombre santo, dedicándole los días
de fiesta, como hacemos los
cristianos el domingo- y a los demás -
fomentando el cariño y reverencia a
los padres, protegiendo la vida, la
pureza de corazón, etc.- ¡Cuántas
generaciones de israelitas meditaron
la verdad y la solicitud de Padre que
entrañan esas diez palabras! «Tus
preceptos son mi herencia perpetua,
la alegría de mi corazón»[25], una
muestra de la misericordia divina,
que no quiere que nos extraviemos,
que desea que tengamos una vida
plena. El mundo puede rebelarse a



veces contra los Mandamientos,
como si fueran imposiciones
trasnochadas, propias de un estadio
infantil de la humanidad; pero no
faltan ejemplos de cómo se
desmoronan las sociedades y las
personas cuando creen que pueden
ignorarlos. Las diez palabras del
Señor son las constantes del universo
interior del hombre; si se alteran, su
corazón se desfigura.

Para que seáis hijos de vuestro
Padre

El Decálogo queda como englobado
en la Nueva Ley que Jesucristo ha
instaurado al salvarnos dando su
vida en la Cruz. Esta Ley Nueva es la
gracia del Espíritu Santo dada
mediante la fe en Cristo[26]. Ahora,
por tanto, ya no tenemos solo un
horizonte moral al que aspirar: se
trata de vivir en Jesús, de parecernos
cada vez más a Él, dejando que el



Espíritu Santo nos transforme, para
cumplir así sus mandamientos.

¿Cómo ser más parecidos a
Jesucristo? ¿Dónde podemos ver su
modo de ser? Dice el Catecismo que
«Las bienaventuranzas dibujan el
rostro de Jesucristo y describen su
caridad»[27] En esas enseñanzas que
recogen los evangelios, vemos el
retrato de Nuestro Señor, su rostro
que revela el amor compasivo del
Padre hacia todos los hombres. Estas
recogen las promesas hechas al
Pueblo Elegido, pero las perfeccionan
ordenándolas no ya a la posesión de
la tierra, sino al Reino de los
Cielos[28].

En el evangelio de Mateo, las
primeras cuatro bienaventuranzas se
refieren a una actitud o forma de ser
que se centra en las palabras de
Jesús[29]: «Bienaventurados los
pobres de espíritu», «los que lloran»,
«los mansos», «los que tienen



hambre y sed de justicia». Invitan a
confiar totalmente en Dios y no en
nuestros recursos humanos, a
enfrentar con sentido cristiano los
sufrimientos, a ser pacientes día a
día. A estas bienaventuranzas se
añaden otras que ponen el acento en
la acción: «Bienaventurados los
misericordiosos», «los limpios de
corazón», «los pacíficos», y otras más
que advierten que para seguir a Jesús
hemos de sufrir algunas
contradicciones[30], siempre con
alegría, pues «la felicidad del Cielo es
para los que saben ser felices en la
tierra»[31]

Las bienaventuranzas ciertamente
manifiestan la misericordia de Dios,
que se empeña en dar un gozo sin
límites a quienes lo siguen: «Alegraos
y regocijaos, porque vuestra
recompensa será grande en el
cielo»[32]. No son, sin embargo, una
colección de aforismos para
imaginar un utópico mundo mejor



que alguien se ocupará de hacer
posible, o para consolarse falsamente
ante las dificultades del momento
Por eso, las bienaventuranzas son
también llamadas exigentes de Dios
al corazón de cada hombre, que
empujan a comprometerse a trabajar
por el bien y la justicia ya en esta
tierra.

Considerar con frecuencia las
bienaventuranzas, quizás en la
oración personal, ayuda a saber
cómo aplicarlas en la vida diaria. Por
ejemplo, la mansedumbre se
concreta tantas veces en «la sonrisa
amable para quien te molesta; aquel
silencio ante la acusación injusta; tu
bondadosa conversación con los
cargantes y los inoportunos; el pasar
por alto cada día, a las personas que
conviven contigo, un detalle y otro
fastidiosos e impertinentes...»[33].

Al mismo tiempo, quien procura
vivir según el espíritu de las



bienaventuranzas, va incorporando a
su personalidad unas actitudes y
modos de juzgar las cosas que le dan
mayor facilidad para cumplir los
mandamientos. La limpieza de
corazón le permite ver la imagen de
Dios en cada persona,
considerándola como alguien digna
de respeto y no como objeto para
satisfacer unos deseos retorcidos. Ser
pacíficos nos lleva a vivir como hijos
de Dios, y a reconocer a los demás
como hijos suyos, siguiendo ese
«camino más excelente»[34] de la
caridad, que «todo lo aguanta, todo lo
cree, todo lo espera, todo lo
soporta»[35], transformando los
agravios en una ocasión de amar y
rezar por quienes hacen daño[36].
En definitiva, amoldar nuestro
corazón según los contornos que
trazan las bienaventuranzas hace
realidad el ideal que Jesucristo nos
propone de ser «misericordiosos
como vuestro Padre celestial es
misericordioso»[37] Nos



transformamos en portadores del
amor de Dios, aprendemos a ver en
los demás a ese prójimo que necesita
nuestra ayuda; somos en Cristo ese
buen samaritano que sabe
conducirse por la misericordia para
cumplir en plenitud la ley de la
caridad. Nuestro corazón se
ensancha entonces, como ocurrió
con el de la Virgen Santísima.

Carlos Ayxelá - Rodolfo Valdés

[1] Cfr. Lc 10, 25.

[2] Lc 10, 26.

[3] Dt 6, 5.

[4] Lv 19, 18.

[5] Mt 22, 40.

[6] Lc 10, 28.



[7] Lc 10, 29.

[8] Lc 10, 29.

[9] Homilía sobre el grande y santo
Sábado (PG 43, 462).

[10] Lc 10, 34.

[11] San Agustín, Sermón 131, 6.

[12] Lc 10, 37.

[13] Lc 10, 37.

[14] Francisco, Mensaje, 24-I-2014.

[15] San Juan Pablo II, Mensaje, 2-
II-1999.

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n. 169.

[17] Francisco, Mensaje, 4-X-2014.

[18] Cfr. Rm 7, 12.

[19] Mt 22, 36.



[20] Lc 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.

[22] Mt 5, 17.

[23] Dt 30, 15-18.

[24] San Josemaría, Surco, 795.

[25] Sal 119 (118), 111.

[26] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologica, I-II, q. 106, a. 1, c.
y ad 2, cit. en San Juan Pablo II, Enc. 
Veritatis Splendor, 6-VIII-1993, n. 24.

[27] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1717.

[28] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1716.

[29] Cfr. Mt 5, 3-12.

[30] Cfr. Mt 5, 10-12.

[31] San Josemaría, Forja, n. 1005.



[32] Mt 5, 12.

[33] San Josemaría, Camino, n. 173.

[34] 1 Co 12, 31.

[35] 1 Co 13, 7.

[36] Cfr. Mt 5, 44-45.

[37] Lc 6, 36.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-sv/article/anda-y-haz-tu-
lo-mismo-la-ley-de-dios-y-la-miseric/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/es-sv/article/anda-y-haz-tu-lo-mismo-la-ley-de-dios-y-la-miseric/
https://opusdei.org/es-sv/article/anda-y-haz-tu-lo-mismo-la-ley-de-dios-y-la-miseric/
https://opusdei.org/es-sv/article/anda-y-haz-tu-lo-mismo-la-ley-de-dios-y-la-miseric/

	La ternura de Dios (II): “Anda y haz tú lo mismo”: la Ley de Dios y la misericordia

