
opusdei.org

Meditaciones:
viernes de la 9.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el 9.º
viernes del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: Jesús
nos revela su identidad;
reconocer la realeza de Cristo;
la grandeza y cercanía de Dios

- Jesús nos revela su identidad.

- Reconocer la realeza de Cristo.

- La grandeza y cercanía de Dios.



EN ALGUNAS escenas del Evangelio,
Jesús parece querer esconder su
verdadera identidad. Hace callar a
los demonios cuando pronuncian su
nombre (cfr. Mc 3,12), pide a los
curados por él que no cuenten a
nadie el milagro (cfr. Mc 1,44), e
incluso algunas de sus enseñanzas se
dirigen solo a sus apóstoles y no a la
muchedumbre, al menos en un inicio
(cfr. Mt 16,20). Cristo sabe que, detrás
del título de Mesías, pueden
proyectarse las más dispares
aspiraciones y esperanzas de los
hombres. A fin de cuentas, todos
anhelamos algún tipo de liberación,
por lo que es natural buscar el
auxilio de un salvador.

A pesar de esto, en algunos
momentos Jesús sí da a entender a
quienes se reunían en el Templo cuál
es su verdadera identidad, e intenta
reconducir la concepción limitada
que pudieran tener. Algunos
escribas, en efecto, siguiendo la



tradición del pueblo judío, esperaban
a un personaje de buen linaje y
dignidad, proveniente de la casa de
David; debía ser alguien imponente,
pues tenía que restaurar la casa de
Israel. Pero Jesús trata de ir más allá
y da a entender que los títulos de
Mesías, Señor e Hijo de David son
incompletos sin otro que está en el
origen de su identidad: el de Hijo de
Dios. Por eso, citando uno de los
salmos, se hace la pregunta retórica:
«El mismo David le llama Señor.
Entonces, ¿cómo va a ser hijo
suyo?» (Mc 12,37).

Jesús es el hijo querido del Padre. En
esa relación se funda su identidad.
Cada vez que oramos, cuando
entablamos una conversación íntima
con Dios, un primer paso puede
consistir en darnos cuenta de con
quién estamos hablando: es Dios
Padre, Dios Hijo y Dios Espíritu Santo
que desean entablar un diálogo de
amor con nosotros. Sin embargo,



puede ocurrir que, ante tanta
cercanía divina, nos acostumbremos
a su presencia o que formalicemos
esa relación hasta el punto de
encerrar a Dios en un título que
merece honor y respeto, pero con el
que podemos perder el sabor de
familiaridad. Podemos pedirle en
este rato de oración que nos
mantenga siempre encendido el
asombro y que vivamos en esa
cercanía que tenía Jesús con su Padre
Dios.

RECONOCER a Jesucristo como el
Hijo de Dios permite comprender en
qué sentido él es también nuestro
Señor y de qué modo nuestras vidas
pueden estar al servicio de su
realeza. Es consolador saber que su
reinado está fundado y construido en
el amor, por lo que no tenemos
ninguna razón para dudar de su



autoridad ni de sus propósitos. Por el
contrario, encontramos en ese poder
de Dios la paz de nuestras almas, que
nos lleva a darle gracias por todo lo
que sucede en nuestras vidas,
también por aquello que quizás no
comprendemos con claridad. San
Josemaría, en una ocasión, escuchó
en el fondo de su alma: Si Deus
nobiscum, quis contra nos? Si Dios
está con nosotros, «ni la falta de
medios materiales o de salud, ni la
precariedad del empleo en muchos
lugares, ni las complicaciones
familiares o externas al hogar,
¡nada!, han de hacer mella en
nosotros»[1]. Esa es la confianza que
proviene de habitar en el hogar de
un Dios que es Padre y que ama con
locura a sus hijos.

Pero contemplar a Jesús como rey y
Señor es también exigente.
Necesitamos que sea así, pues es
ardua la tarea de orientar nuestra
vida –marcada por el pecado



original– hacia Dios Padre. Al mismo
tiempo, Dios nos ofrece todo su
poder. Cuando estamos dispuestos a
dejarnos transformar por él, cuando
comprendemos que nos conviene
que su señorío se manifieste en
nosotros, entonces Cristo actúa en lo
más profundo de nuestro corazón
para establecer una intimidad y una
realeza que también se manifiesta en
las circunstancias concretas de
nuestras vidas. «Reconocerlo como
rey significa aceptarlo como aquel
que nos indica el camino, aquel del
que nos fiamos y al que seguimos.
Significa aceptar día a día su palabra
como criterio válido para nuestra
vida. Significa ver en él la autoridad
a la que nos sometemos»[2].

La tradición de la Iglesia ha descrito
en algunas ocasiones la oración como
un combate. Aceptar el señorío de
Jesús supone purificar paso a paso
las intenciones que guían nuestra
vida, para que todo se vaya



orientando a él con una actitud filial.
Ese proceso de purificación interior
es, al mismo tiempo, una tarea de
Dios y una lucha desde nuestra
libertad. Siempre podemos
preguntarnos: Jesús, ¿en qué aspecto
de mi vida todavía no eres Señor?
¿Qué actitudes o disposiciones
interiores te impiden reflejar el amor
del Padre en mi vida? Porque, como
escribía san Josemaría, esa es
precisamente nuestra misión: «El
mismo Rey, Jesús, te ha llamado
expresamente por tu nombre. Te
pide que luches las batallas de Dios,
poniendo a su servicio lo más
elevado de tu alma: tu corazón, tu
voluntad, tu entendimiento, todo tu
ser»[3].

A PESAR del tenor serio con el que
Jesús se refiere a su señorío, el
Evangelio termina resaltando el gozo



que sentía la gente de poder estar en
su presencia. «Y una inmensa
muchedumbre le escuchaba con
gusto» (Mc 12,37). Llama la atención
que, incluso cuando se atreve a
corregir a los escribas, no haya nada
en su tono de voz ni en su forma de
expresarse que denote malestar. Por
eso sería tan sencillo disfrutar de
cada una de sus palabras y, a través
de su belleza, abrirse al contenido de
su verdad. Precisamente cuando
aceptamos a Jesús como Hijo amado
de Dios y como nuestro Señor, somos
capaces de un goce mucho más
profundo del que pueden darnos los
bienes de este mundo. Poco a poco,
nos iremos dando cuenta de que no
podemos vivir sin oración, porque es
el tiempo en el que gozamos
sencillamente de la presencia de
aquel que da sentido pleno a nuestra
existencia.

De este modo, la vida de oración se
alimenta de esa doble realidad que la



hace fructífera. Por una parte,
sentimos un gran asombro de que
Jesucristo sea verdaderamente Dios y
esté dispuesto a entablar un diálogo
con nosotros. Es normal que nos
veamos débiles y que pensemos que
nos separa de él un gran abismo.
Como Isabel ante la visita de María,
también nosotros nos preguntamos:
«¿De dónde a mí tanto bien, que
venga la madre de mi Señor a
visitarme?» (Lc 1,43). Por otra parte,
en cada rato de oración nos dejamos
sorprender por esta otra gran verdad
de nuestra fe: la cercanía de Dios.
Estar con Jesús, compartir con él
nuestras ilusiones y dificultades de
corazón a corazón, es nuestra paz
Entonces comprendemos muy bien la
invitación de san Josemaría: «Todo,
hasta lo más pequeño, desde ahora y
para siempre, empéñate en hacerlo
por dar gusto a Jesús»[4].

También la Virgen María alimentó su
vida contemplativa a partir de la



cercanía de Dios y de su grandeza.
En la escena de la Anunciación la
contemplamos sorprendida, pues no
comprende que el Señor haya
querido fijarse en ella. Pero
rápidamente se rinde ante ese Dios
que quiere hacerse niño, para que
todos podamos gozar eternamente de
su compañía. «Aprendamos de
nuestra Madre, la Virgen María: ella
siguió a su Hijo con la cercanía de su
corazón, fue una sola alma con él y,
aun sin comprender todo, junto a él
se entregó plenamente a la voluntad
de Dios Padre»[5].

[1] Mons. Javier Echevarría, Carta
pastoral, 1-X-2016.

[2] Benedicto XVI, Homilía, 1-IV-2007.

[3] San Josemaría, Surco, n. 962.

[4] San Josemaría, Forja, n. 1041.



[5] Francisco, Ángelus, 2-IV-2023.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-py/meditation/

meditaciones-viernes-de-la-9-a-del-
tiempo-ordinario/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-viernes-de-la-9-a-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-viernes-de-la-9-a-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-viernes-de-la-9-a-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-viernes-de-la-9-a-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: viernes de la 9.ª semana del Tiempo Ordinario

