
opusdei.org

Meditaciones: jueves
de la 6.ª semana de
Pascua

Reflexión para meditar el
jueves de la sexta semana de
Pascua. Los temas propuestos
son: el Espíritu Santo y el don
de ciencia; para ver a Dios en lo
creado; restaurar, en Cristo,
todas las cosas.

EN EL DISCURSO de la última cena,
los apóstoles no alcanzaban a
comprender en toda su profundidad
las palabras del Maestro. En varios
momentos les vemos comentar entre
ellos sus perplejidades. «¿Qué es esto
que nos dice: “Dentro de un poco no



me veréis y dentro de otro poco me
volveréis a ver”, y que “voy al
Padre”? Y decían: –¿Qué es esto que
dice: “Dentro de un poco”? No
sabemos a qué se refiere» (Jn
16,16-18).

Jesús, sin embargo, continúa su
discurso: «Lloraréis y os lamentaréis,
y en cambio el mundo se alegrará;
vosotros estaréis tristes, pero vuestra
tristeza se convertirá en alegría» (Jn
16,20). Los discípulos no podían
descifrar lo que estaba aconteciendo,
y tampoco lo pudieron hacer durante
los días de la muerte y resurrección
de Jesús, ya que les faltaba la
asistencia del Espíritu Santo: la
tercera persona de la Santísima
Trinidad sería enviada por el Padre y
el Hijo después de la ascensión. Es el
Paráclito quien tenía reservada para
sí la tarea de «enseñar», «recordar» y
«dar testimonio» de todo lo que Jesús
había dicho y hecho (cf. Jn 14,26;
15,26), iluminando sus inteligencias,



moviendo sus voluntades y
encendiendo sus corazones.

Para entender las palabras de Dios,
contenidas en la Revelación,
necesitamos la asistencia del Espíritu
Santo. Es un regalo suyo que
podamos hacer una buena
interpretación de los
acontecimientos y situaciones que
vivimos, una lectura en clave de hijo
escogido para una misión. El don que
nos otorga el Paráclito con este fin es
conocido como don de ciencia, ya
que capacita nuestra mirada para
que podamos descubrir la presencia
y la majestad del creador en todo lo
que nos sucede y en todo lo creado.

EL ESCRITOR sagrado concluye las
distintas jornadas de la creación
diciendo: «Y vio Dios que era
bueno» (Gen 1,9:12:18:21:25). El



creador mismo parece maravillarse
ante lo que ha salido de sus manos, y
nos invita a contemplar aquella
belleza y a custodiarla. La creación
es un regalo inestimable de Dios, es
una carta que nos ha escrito, y con la
luz del Paráclito aprendemos a leer
en ella su infinito amor por nosotros.
Al terminar de moldear al hombre,
se añade un matiz: «Y vio Dios que
era muy bueno» (Gen 1,31). La
Escritura señala lo especial que es el
hombre para Dios, su belleza destaca
sobre el resto del mundo creado.
Gracias al don de ciencia vemos todo
cuanto nos rodea –en especial a los
demás hombres y mujeres– como
obra de Dios, aprendemos «a
encontrar en la creación los signos,
las huellas de Dios, a comprender
que Dios habla en todo tiempo y me
habla a mí»[1].

De esta manera, descubrimos «el
sentido teológico de lo creado»[2]. Así,
con el don de ciencia, el Espíritu



Santo nos mueve a una espontánea
oración de alabanza, que se traduce
en acciones de gracias y cantos, en
bendiciones y salmos. La alabanza es
una oración que reconoce la
grandeza de Dios y la ensalza. «El
Señor es grande y digno de toda
alabanza» (Sal 48, 2), dice el salmista.
«Gloria al Padre, al Hijo, al Espíritu
Santo», rezamos varias veces al día.
El Gloria y el Santo que recitamos en
la Santa Misa son precisamente una
expresión de este deseo de rendir
homenaje al creador.

La oración de alabanza está presente
especialmente en el libro de los
Salmos, que recoge los cantos y
aclamaciones que el pueblo de Israel
realizaba en el culto a Dios. En la
contemplación de la creación, el
salmista, modelo para la oración del
cristiano, ora y canta su amor al
creador: «¡Dios y Señor nuestro, qué
admirable es tu Nombre en toda la
tierra!» (Sal 8,2); «Los cielos



pregonan la gloria de Dios y el
firmamento anuncia la obra de sus
manos» (Sal 19,2); «Alabad al Señor
desde los cielos (...). Alabadle, sol y
luna, alabadle, todas las estrellas
luminosas» (Sal 148,1). Con los dones
del Paráclito experimentamos el
mundo de un modo más bello y
luminoso: aprendemos a ver todo
con buenos ojos, y querer cada cosa
como Dios la quiere; descubrimos las
huellas de Dios en cada ser y, así, nos
sabemos acompañados por él.

AL MISMO TIEMPO que descubrimos
la grandeza de la creación, el don de
ciencia «nos da a conocer el
verdadero valor de las criaturas en
su relación con el creador»[3]. Así, el
Espíritu Santo nos socorre para que
sepamos distinguir entre las cosas y
Dios, descubriendo la infinita
distancia que las separa. No caemos



en la tentación de convertir las cosas
creadas en ídolos que nos alejen de
Dios. «Amamos el mundo porque
Dios lo hizo bueno, porque salió
perfecto de sus manos, y porque –si
algunos hombres lo hacen a veces
feo y malo, por el pecado– nosotros
tenemos el deber de consagrarlo, de
llevarlo, de devolverlo a Dios: de
restaurar en Cristo todas las cosas de
los cielos y las de la tierra (cfr. Ef
1,10)»[4].

Está muy cerca la solemnidad de la
Ascensión. El Señor nos ha redimido
y sube a la derecha del Padre. Nos
encarga a sus discípulos unirnos a él
con una vida santa, que santifique
cuanto toca. Por eso, antes de su
marcha, Jesús manifestó a Dios Padre
un deseo: «No pido que los saques
del mundo» (Jn 17,15). Nos quiere en
nuestro ambiente, en nuestro
trabajo, en medio de la sociedad en
la que vivimos. «En el mundo, sin ser
mundanos», decía san Josemaría,



para santificarlo, para transformarlo,
para poner a los pies de Dios todas
las cosas que tengamos entre manos,
«colocando a Cristo en la cumbre de
todas las actividades humanas»[5].

Con el don de ciencia tenemos a
nuestro alcance la posibilidad de
«animar con el Evangelio el trabajo
de cada día (...), y así dar sentido al
trabajo, también al que resulta
difícil»[6]; el don de ciencia nos asiste
en esta tarea de poner todo en
armonía con Dios. Mirando a María,
madre del creador, podemos
aprender a amar mejor el mundo y a
alabar las manos que han moldeado
todo cuanto nos rodea.

[1] Benedicto XVI, Audiencia, 2-
VI-2012.

[2] San Juan Pablo II, Audiencia, 23-
IV-1989.



[3] Ibíd

[4] San Josemaría, Cartas 23, n. 6.

[5] San Josemaría, Conversaciones, n.
59>

[6] Benedicto XVI, Audiencia, 2-
VI-2012.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-py/meditation/

meditaciones-jueves-sexta-semana-
pascua/ (13/12/2025)

https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-jueves-sexta-semana-pascua/
https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-jueves-sexta-semana-pascua/
https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-jueves-sexta-semana-pascua/
https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-jueves-sexta-semana-pascua/

	Meditaciones: jueves de la 6.ª semana de Pascua

