
opusdei.org

Meditaciones: 23 de
diciembre

Reflexión para meditar el 23 de
diciembre. Los temas
propuestos son: la misión de
Juan; ocultarse y desaparecer;
el modo silencioso del obrar de
Dios.

– La misión de Juan

– Ocultarse y desaparecer

– El modo silencioso del obrar de
Dios



«¿QUÉ VA A SER, entonces, este
niño?» (Lc 1,66). Los amigos de
Zacarías e Isabel en su pequeña
aldea están sobrecogidos. Están
sucediendo cosas maravillosas
alrededor del nacimiento de Juan. La
expectación crece a cada instante. Su
padre acaba de recuperar el habla y
todas sus palabras son de alabanza y
bendición a Dios. Zacarías no puede
esconder su alegría y su
agradecimiento. Quienes le rodean,
intuyen la obra divina en todos estos
sucesos, así que no quieren perderse
nada; graban todas las palabras en lo
más profundo de su alma.

En aquel pueblo «oyeron la gran
misericordia que el Señor le había
mostrado» a Isabel (cfr. Lc 1,58). En
esta Navidad que ya tenemos a las
puertas, nosotros también queremos
oír nuevamente las misericordias de
Dios, lo bueno que es, cuánto nos
quiere y cómo desea salvarnos y
librarnos del pecado. Podemos pedir



a los parientes de María que nos
ayuden a afinar el oído, a
disponernos lo mejor posible para
acoger el don maravilloso de la
redención. En el ambiente navideño
de estos días, no queremos dejar de
escuchar la suave voz de Jesús.
«Guardemos silencio y dejemos que
ese Niño nos hable; grabemos en
nuestro corazón sus palabras sin
apartar la mirada de su rostro. Si lo
tomamos en brazos y dejamos que
nos abrace, nos dará la paz del
corazón que no conoce ocaso»[1].

En el evangelio de hoy vemos que
acaba de nacer el precursor. Él no es
el Mesías y será consciente de ello.
Algunos se lo preguntarán
expresamente. Y sabemos que
siempre responde lo mismo: «Es
necesario que él crezca y que yo
disminuya» (Jn 3,30). A veces no nos
resulta fácil dejar obrar al Señor. No
es sencillo aprender a quitarnos de
en medio. Seguramente nos hemos



implicado en la misión apostólica y
quizá hemos rezado mucho por
alguna persona en concreto. Sin
embargo, el verdadero apóstol sabe
estar en segundo plano, sabe que no
es imprescindible, no quiere ser el
protagonista principal; lleva el
mensaje de Cristo a las almas y no el
suyo propio. Le podemos pedir a san
Juan Bautista que nos ayude a ser,
como él mismo lo fue, buenos
precursores de la llegada de Jesús a
la vida de tantas personas que nos
rodean.

DISFRUTAR de algo significa apreciar
los frutos que produce. El apóstol
siempre ve frutos, porque sabe que
nada de lo que hace en unión con
Jesucristo cae en saco roto. Siempre
disfruta de la misión, aunque no se
vea el resultado. El modo en que Dios
ha realizado la redención es



misterioso. Su nacimiento, que
celebraremos en breve, ha sucedido
sin que lo supiera casi nadie. Y Juan
es un buen precursor porque hace lo
mismo que Jesús: es discreto,
sencillo, no se da importancia. Como
dice san Agustín: «Vio dónde estaba
la salvación, comprendió que él era
sólo una antorcha y temió ser
apagado por el viento de la
soberbia»[2].

Ocultarse y desaparecer llena de paz
el alma del apóstol porque quien vive
así se sabe instrumento. Es
consciente de que no carga con todo
el peso. En los buenos momentos
reconoce que Dios es quien lo ha
hecho. En los malos, no se inquieta
porque sabe que Dios lo arreglará. Y
eso no le quita ilusión ni
espontaneidad. Sí le quita, por el
contrario, tensión, angustia y rigidez.
Podemos decirle al Señor, cada vez
que pensemos que algo se nos escapa
de las manos, que confiamos en Él;



que no queremos nada para
nosotros, sino que estamos
dispuestos a ser el canal por el que
haga llegar su felicidad a otros.

Muchos santos se han visto
inclinados a vivir esta humildad.
Desean imitar a Jesús y buscar solo,
como Él, la gloria de Dios. San
Josemaría relaciona ambas actitudes.
Podría parecer que desaparecer es
retirarse, abandonar la misión, pero
no es así. Lo vemos claro en la vida
de Juan el Bautista y en todos los
santos: siendo humildes, no se han
desentendido de las almas que
estaban cerca. Por eso san Josemaría
podía decir: «He sentido en mi alma,
desde que me determiné a escuchar
la voz de Dios –al barruntar el amor
de Jesús–, un afán de ocultarme y
desaparecer; un vivir aquel illum
oportet crescere, me autem minui (Jn
3,30); conviene que crezca la gloria
del Señor, y que a mí no se me
vea»[3]. Otras veces lo decía de forma



más resumida: «Ocultarme y
desaparecer es lo mío, que sólo Jesús
se luzca»[4].

JUAN también fue por delante de
Cristo cuando llegó el momento de
dar la vida. Tuvo que suponer una
gran alegría para él ver cómo sus
discípulos encontraban al Mesías, y
cómo se quedaron con él. Al ser
apresado y ajusticiado, tal vez pensó
que todo aquello merecía la pena
para cumplir la voluntad de Dios,
pero ignoraba que el mismo Mesías
seguiría sus huellas en poco tiempo.
El Bautista es el mayor de los nacidos
de mujer (cfr. Mt 11,11) y, sin
embargo, ha vivido tratando de
pasar oculto. Si el nombre Juan
significa favorecido por Dios,
podemos decir que al que se oculta,
Dios le hace feliz, le da paz, le hace



disfrutar. La carga se hace suave y el
peso ligero.

El plan de Dios se realiza de esta
forma, en silencio y sin que muchos
se den cuenta. Nos interesa que
Cristo reine y Él ya ha decidido el
modo en que va a hacerlo: desde la
cruz, desde el dolor que implica
cargar con los pecados de todos los
hombres. Se ha cumplido la profecía
sobre la humildad divina llevada al
límite: «El inclinarse de Dios ha
asumido un realismo inaudito y
antes inimaginable. El Creador que
tiene todo en sus manos, del que
todos nosotros dependemos, se hace
pequeño y necesitado del amor
humano. Dios está en el establo. En
efecto, ¿de qué otro modo podría
aparecer más grande y más pura su
predilección por el hombre, su
preocupación por él? Porque nada
puede ser más sublime, más grande,
que el amor que se inclina de este



modo, que desciende, que se hace
dependiente»[5].

A la Virgen María, la humilde mujer
de Nazaret que ha querido que Jesús
sea siempre el protagonista, le
pedimos que nos ayude a ser
instrumentos eficaces y discretos en
las manos del mejor artesano de la
historia.

[1] Francisco, Homilía, 24-XII-2015.

[2] San Agustín, Sermón 293.

[3] San Josemaría, Carta 29-
XII-1947/14-II-1966, n. 16.

[4] San Josemaría, Carta 28-I-1975.

[5] Benedicto XVI, Homilía, 24-
XII-2008.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-py/meditation/
meditaciones-23-diciembre/

(16/02/2026)

https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-23-diciembre/
https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-23-diciembre/
https://opusdei.org/es-py/meditation/meditaciones-23-diciembre/

	Meditaciones: 23 de diciembre

