
opusdei.org

Evangelio del
domingo:
solemnidad de Cristo
Rey

Comentario al Evangelio del
domingo de la Solemnidad de
Nuestro Señor Jesucristo, Rey
del universo (Ciclo C). “Jesús,
acuérdate de mí cuando llegues
a tu Reino”. “La grandeza de
Jesús no es el poder según el
mundo, sino el amor de Dios,
un amor capaz de alcanzar y
restaurar todas las cosas”.

Evangelio (Lc 23,35-43)



El pueblo estaba mirando, y los jefes
se burlaban de él y decían:

—Ha salvado a otros, que se salve a sí
mismo, si él es el Cristo de Dios, el
elegido.

Los soldados se burlaban también de
él; se acercaban y ofreciéndole
vinagre decían:

—Si tú eres el Rey de los judíos,
sálvate a ti mismo.

Encima de él había una inscripción:
«Éste es el Rey de los judíos».

Uno de los malhechores crucificados
le injuriaba diciendo:

—¿No eres tú el Cristo? Sálvate a ti
mismo y a nosotros.

Pero el otro le reprendía:

—¿Ni siquiera tú, que estás en el
mismo suplicio, temes a Dios?
Nosotros estamos aquí justamente,



porque recibimos lo merecido por lo
que hemos hecho; pero éste no ha
hecho ningún mal.

Y decía:

—Jesús, acuérdate de mí cuando
llegues a tu Reino.

Y le respondió:

—En verdad te digo: hoy estarás
conmigo en el Paraíso.

Comentario al Evangelio

La Solemnidad de Cristo Rey cierra el
año litúrgico que se había iniciado
con el tiempo de Adviento. Y la
Iglesia propone para el evangelio de
la Misa la escena de la agonía de
Jesús en la cruz, en medio de las
burlas de los circunstantes y con la
inscripción que lo declara con



publicidad e ironía como rey de los
judíos.

El reino de Cristo es misterioso y
aparece en esta escena como oculto.
El Papa Francisco comentaba que
este evangelio presenta la realeza de
Jesús “de una manera sorprendente.
«El Mesías de Dios, el Elegido, el
Rey» (Lc 23,35.37) se muestra sin
poder y sin gloria: está en la cruz,
donde parece más un vencido que un
vencedor. Su realeza es paradójica”.
Y el Papa concluía: “la grandeza de
su reino no es el poder según el
mundo, sino el amor de Dios, un
amor capaz de alcanzar y restaurar
todas las cosas. Por este amor, Cristo
se abajó hasta nosotros, vivió nuestra
miseria humana, probó nuestra
condición más ínfima: la injusticia, la
traición, el abandono; experimentó la
muerte, el sepulcro, los infiernos. De
esta forma nuestro Rey fue incluso
hasta los confines del Universo para
abrazar y salvar a todo viviente”[1].



San Lucas es quizá el evangelista que
más ha subrayado este amor
misericordioso de Jesús durante su
pasión; un amor capaz de soportarlo
todo para salvarnos. Es quien recoge
por ejemplo el ruego de Jesús al
Padre por sus verdugos (v. 34); y
narra uno de los episodios lucanos
más característicos: la conversión del
buen ladrón, que aparece en esta
escena como la primicia de la
victoria de Cristo y de su misterioso
reinado.

El ladrón desarrolla en este episodio
las virtudes necesarias para acoger el
reino de Dios. Como explica san
Gregorio Magno, “tuvo fe, porque
creyó que reinaría con Dios, a quien
veía morir a su lado; tuvo esperanza,
porque pidió entrar en su reino, y
tuvo caridad, porque reprendió con
severidad a su compañero de
latrocinios, que moría al mismo
tiempo que él, y por la misma
culpa”[2]. Aquel hombre sufría los



mismos tormentos que Jesús. Pero en
vez de unirse a las burlas del resto y
echarle en cara su aparente
pasividad ante la injusticia, sabe
reconocer en el nazareno,
compañero de suplicio, al Hijo de
Dios.

Por otro lado, el buen ladrón
manifiesta una disposición
fundamental demandada al otro
ladrón: “¡ni siquiera tú, que estás en
el mismo suplicio, temes a Dios!” (v.
40). El temor de Dios significa aquí
asumir con responsabilidad y
sinceridad las consecuencias de los
propios actos, sin echarle a Dios la
culpa de ellos. Es lo que el ladrón le
explica al otro malhechor: “Nosotros
estamos aquí justamente, porque
recibimos lo merecido por lo que
hemos hecho; pero éste no ha hecho
ningún mal”. El temor de Dios mueve
al buen ladrón a reconocer y
confesar su culpa. Así pasa, mediante
la contrición, del temor al amor:



“¡Acuérdate de mí cuando llegues a
tu Reino!” (v. 43). Y recibe entonces
no solo el perdón de Dios sino
también la promesa del paraíso.
Como explica san Ambrosio, “el
Señor concede siempre más de lo que
se le pide: el ladrón sólo pedía que se
acordase de él, pero el Señor le dice
lo que sigue: "En verdad te digo que
hoy estarás conmigo en el paraíso".
La vida consiste en habitar con
Jesucristo, y donde está Jesucristo allí
está su reino”[3]. La actitud contrita
del buen ladrón le mereció todo el
amor de Dios y entrar en su reino. A
propósito de esta escena san
Josemaría comentaba: “He repetido
muchas veces aquel verso del himno
eucarístico: "Peto quod petivit latro
pœnitens", y siempre me conmuevo:
¡pedir como el ladrón arrepentido!
“Reconoció que él sí merecía aquel
castigo atroz... Y con una palabra
robó el corazón a Cristo y se "abrió"
las puertas del Cielo”[4].



[1] Papa Francisco, Homilía, 20
Noviembre de 2016.

[2] San Gregorio Magno, Moralia
18,25.

[3] San Ambrosio, Catena aurea, in
loc.

[4] San Josemaría, Vía Crucis, XII
Estación, n. 4.

Pablo M. Edo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/gospel/evangelio-
domingo-solemnidad-cristo-rey-ciclo-c/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/gospel/evangelio-domingo-solemnidad-cristo-rey-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-py/gospel/evangelio-domingo-solemnidad-cristo-rey-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-py/gospel/evangelio-domingo-solemnidad-cristo-rey-ciclo-c/

	Evangelio del domingo: solemnidad de Cristo Rey
	Comentario al Evangelio


