
opusdei.org

La vocación de
Josemaría Escrivá de
Balaguer (1918-1928)

Artículo de José Luis González
Gullón, publicado en la revista
Scripta Theologica, que analiza
un suceso singular del que se
conmemoró el centenario: las
huellas que dejaban unos
carmelitas descalzos en la nieve
llevaron a san Josemaría al
descubrimiento de su vocación
en la Iglesia y a una
profundización personal en el
misterio cristiano.



06/01/2019

Scripta Theologica* La vocación de
Josemaría Escrivá de Balaguer
(1918-1928) | Descargar en PDF el
artículo La vocación de Josemaría
Escrivá de Balaguer (1918-1928)

• Diez maneras de conocer mejor a
San Josemaría

La vida de las personas declaradas
como santos por la Iglesia está
marcada por eventos en los que se
sintieron llamados interiormente por
la gracia divina. En el caso de los
fundadores, estos sucesos tienen una
componente carismática que marca
la evolución de las instituciones que
inician. La biografía de san
Josemaría Escrivá de Balaguer se

https://doi.org/10.15581/006.50.3.637-653
https://doi.org/10.15581/006.50.3.637-653
https://doi.org/10.15581/006.50.3.637-653
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/vocacion%20josemaria%20escriva%20de%20balaguer20181224-093606.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/vocacion%20josemaria%20escriva%20de%20balaguer20181224-093606.pdf
https://opusdei.org/es-es/article/diez-maneras-de-conocer-mejor-a-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/diez-maneras-de-conocer-mejor-a-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/diez-maneras-de-conocer-mejor-a-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/diez-maneras-de-conocer-mejor-a-san-josemaria/


mueve en estas coordenadas. Un
suceso singular del que se
conmemora el centenario –las
huellas que dejaban unos carmelitas
descalzos en la nieve– le llevaron al
descubrimiento de su vocación en la
Iglesia y a una profundización
personal en el misterio cristiano.
Este artículo analiza el contenido de
lo que el propio Escrivá de Balaguer
denominó más tarde “barruntos”, es
decir, presentimientos de que Dios le
quería para una determinada
misión.

«Toda la vida es vocación»[1]. Del
principio al final de la existencia,
Dios llama a cada hombre a través de
etapas y circunstancias en las que, a
veces, se siente la vocación de modo
impetuoso y otras de forma casi
imperceptible. Dentro del amplio y
rico panorama teológico y jurídico al



que hace referencia la vocación
cristiana, nuestro estudio –de
marcado carácter histórico– analiza
el momento en el que José María
Escrivá sintió que Dios pasaba por su
vida y la evolución de ese suceso
hasta que recibió la misión de fundar
el Opus Dei[2]. Estudiaremos una
década que comenzó a finales de
1917 o principios de 1918 –lo que
denominó una vez el momento «de
mi vocación en Logroño»[3]– y que
concluyó en octubre de 1928 con la
fundación del Opus Dei. Estos diez
años coinciden con su adolescencia y
juventud, una fase de la vida en la
que cada persona aprende a amar
con libertad y forja grandes
ideales[4].

Hemos dividido el artículo en cinco
apartados. Comienza con una breve
referencia a la infancia y
adolescencia de José María Escrivá.
Después, analizamos los sucesos del
momento en el que comienza su



vocación; a continuación, nos
referiremos a los años de seminario
en Logroño y Zaragoza; luego,
examinamos cuál era su estado
interior durante esa época; y,
finalmente, mencionamos el suceso
fundacional del Opus Dei, que da fin
a esta etapa de su vida.

1. Adversidades de una familia
cristiana

José María Escrivá Albás nació en
Barbastro, Huesca, el 9 de enero de
1902. Su padre se llamaba José
Escrivá Corzán; había nacido en Fonz
(Huesca), en 1867, aunque su familia
procedía de Balaguer (Lérida). Su
madre se llamaba Dolores Albás
Blanc. Era barbastrina, con
antepasados en Aínsa (Huesca). La
pareja se había casado cuatro años
antes, en 1898, y residían en una casa
alquilada en la calle Mayor de
Barbastro, que hacía ángulo a la



Plaza del Mercado. En 1899, había
nacido la primogénita, Carmen[5].

La población barbastrina no
sobrepasaba los siete mil habitantes.
A pesar de su escaso número, acogía
una sede episcopal desde hacía ocho
siglos. La economía de la ciudad
giraba en torno a diversas
actividades agrícolas, como el cereal
o la producción de vino y aceite. Los
comerciantes y pequeños
empresarios convivían con los
campesinos y jornaleros. Había
tendencias políticas de diverso tipo,
desde las carlistas –legitimistas y
partidarios del Antiguo Régimen–
hasta las republicanas y socialistas.
En los círculos recreativos y
culturales dominaba el pensamiento
liberal, sin que hubiese graves
conflictos políticos o sociales.

A finales del siglo xix, José Escrivá y
otros dos socios crearon una
empresa dedicada al comercio de



tejidos y la venta de chocolate. En
1902, un socio se retiró con el
compromiso de no poner un negocio
del mismo tipo en Barbastro. José
Escrivá estableció junto con un socio
una nueva sociedad llamada
“Juncosa y Escrivá”. En un primer
momento, esta actividad empresarial
dio buenos resultados. La familia
Escrivá disfrutó de una posición
relativamente acomodada. De
acuerdo con los usos de la época,
tenía cuatro personas de servicio en
la casa. José Escrivá poseía un alto
sentido de la solidaridad,
manifestado en las limosnas que
entregaba a personas menesterosas,
la colaboración económica con el
Centro Católico de la ciudad, y la
organización de conferencias
religiosas para sus empleados[6].

A los cuatro días de su nacimiento,
José María fue bautizado en la
catedral de Barbastro que, además,
era su parroquia. Poco después –el 23



de abril– recibió la confirmación. En
1904, cuando tenía dos años, sufrió
una meningitis aguda. Desahuciado
por los médicos, su madre rezó una
novena a Nuestra Señora del Sagrado
Corazón y le prometió que, si el niño
curaba, iría a visitarla en
peregrinación a una ermita dedicada
a Nuestra Señora de Torreciudad, a
veinte kilómetros de Barbastro. El
pequeño sanó y su madre lo llevó en
brazos hasta Torreciudad como
agradecimiento.

La familia Escrivá estaba muy unida.
José María aprendió de sus padres
virtudes como la libertad unida a la
responsabilidad, la laboriosidad y el
orden. También le enseñaron a rezar
con una piedad sencilla, sin artificio.
Según recordaba más tarde, «nuestro
Señor fue preparando las cosas para
que mi vida fuera normal y
corriente, sin nada llamativo. Me
hizo nacer en un hogar cristiano,
como suelen ser los de mi país, de



padres ejemplares que vivían y
practicaban su fe»[7].

En los años siguientes llegaron tres
niñas al hogar: María Asunción,
Chon, en 1905; María de los Dolores,
Lolita, en 1907; y María del Rosario,
en 1909. Tristemente, la mortandad
infantil se llevó a una detrás de otra.
Rosario falleció con nueve meses,
Lolita con cinco años, y Chon con
ocho.

A pesar de estas duras
contrariedades, la mayor parte de la
infancia de José María fue normal,
alegre, de progresiva apertura a la
sociedad y al mundo. Entre 1905 y
1908 asistió a un parvulario
regentado por las Hijas de la Caridad;
y de 1908 a 1915 fue alumno de un
colegio de los padres escolapios. En
1912 –año en que comenzaba la
educación secundaria– recibió la
Primera Comunión en la escuela,
beneficiándose de la disposición del



Papa Pío X para que se comulgara al
llegar al uso de razón. Cuando
recibió a Jesús sacramentado, José
María le pidió la gracia de no
cometer nunca un pecado grave[8].

Debido a la coyuntura económica del
momento y a que el antiguo socio no
había cumplido el compromiso de no
hacer competencia, la sociedad
“Juncosa y Escrivá” entró en crisis.
Juan Juncosa y José Escrivá
demandaron a aquel socio. El
Juzgado de primera instancia de
Barbastro falló a favor de la empresa
en 1910. Como consecuencia de una
apelación, la Sala de lo civil de la
Audiencia Territorial de Zaragoza
también dio una sentencia favorable
a “Juncosa y Escrivá” en 1912,
aunque rebajó la indemnización a
que tenía derecho. La sociedad, que
estaba entonces en fase de
liquidación por haber terminado su
periodo social, presentó un recurso
de casación. En mayo de 1913, el



Tribunal Supremo rechazó el recurso
y obligó a pagar los costes del pleito.
“Juncosa y Escrivá” quebró y cedió el
activo social a una comisión de
acreedores. En 1915, otra sentencia
del Tribunal Supremo falló a favor
de un pleito presentado por algunos
acreedores. El negocio quedaba
definitivamente cancelado[9].

Como el patrimonio social de la
empresa resultaba insuficiente para
resarcir las deudas, José Escrivá pagó
a los acreedores con su capital
familiar. No estaba obligado
legalmente pero pensaba en
conciencia que debía hacerlo. Esta
resolución fue respaldada por su
mujer; en cambio, no fue entendida
por otros parientes políticos. La
familia Escrivá Albás quedó en la
ruina. Tuvo que prescindir de las
personas que trabajaban en el
servicio de la casa y comenzó a pasar
estrecheces. José María sufrió una
crisis interior porque esas



dificultades económicas se unían al
dolor por la muerte de sus hermanas.
Pero la serena resignación cristiana
de sus padres ante las adversidades
le ayudaron a mantener la confianza
en Dios.

En marzo de 1915, José Escrivá
encontró trabajo como dependiente
en La Gran Ciudad de Londres, una
tienda de tejidos de la ciudad de
Logroño. Después del verano de ese
año, trasladó toda la familia a la
capital riojana, que por entonces
tenía veinticuatro mil habitantes. Los
Escrivá Albás afrontaron las
incomodidades propias del cambio
de localidad y de la inicial ausencia
de amistades.

Carmen se matriculó en Magisterio,
carrera que acabaría en 1921. José
María siguió los estudios de
bachillerato en el Instituto General y
Técnico, que pasó más tarde a
llamarse Instituto Práxedes Mateo



Sagasta. Por las mañanas acudía al
instituto y por las tardes iba al
colegio de San Antonio de Padua
donde estudiaba y recibía clases
complementarias, como era habitual
en esa época[10].

2. El descubrimiento de la llamada

En diciembre de 1917, José María
Escrivá realizaba el último curso de
bachillerato en Logroño. Por
entonces, pasaba un periodo de
cierta confusión. Además de las
dudas propias de la adolescencia,
mantenía una rebeldía interior ante
la situación en la que se encontraba
la familia –estaban abiertas las
heridas de la muerte de sus
hermanas y de la ruina de su padre,
José Escrivá– y porque había
cambiado de colegios y de amistades.
Como recordaba años más tarde, «me
rebelaba ante la situación de
entonces. Me sentía humillado»[11].
En cambio, le impresionaba la



serenidad y gran confianza en la
Providencia que encontraba en sus
padres, pues les veía sufrir en
silencio.

Entre el 9 de diciembre de 1917 y el 6
de enero de 1918 hubo doce días en
los que nevó, con intensidad
variable, en Logroño. El punto álgido
se produjo a finales de diciembre,
con fuertes nevadas y con una
mínima de dieciséis grados bajo cero
registrada el día 30 de diciembre. Al
menos una persona anciana falleció
en su casa a causa del frío[12].

Uno de esos días, después de una
nevada, José María Escrivá se
encontraba en la calle Mayor. Tal vez
iba o regresaba a su casa, situada en
la calle Sagasta n. 12, muy cerca del
Puente de Hierro, o quizá había ido
al colegio de San Antonio de Padua.
Cuando estaba a la altura del colegio
de los hermanos maristas, en una
zona llamada la Costanilla, vio de



repente a «unos religiosos
Carmelitas, descalzos sobre la
nieve»[13] y, como reacción, se planteó
una pregunta en primera persona:
«Si otros hacen tantos sacrificios por
Dios y por el prójimo, ¿no voy a ser
yo capaz de ofrecerle algo?»[14].
Entonces, le vino el pensamiento de
ser sacerdote, algo que hasta ese
momento no había considerado que
fuese para él[15].

3. El sacerdocio secular

Enseguida –quizá unos días después
de cumplir dieciséis años el 9 de
enero de 1918– el joven José María
acudió al convento donde vivían los
carmelitas, que estaba situado a las
afueras de la ciudad, en un camino
carretero que se llamaba la Vuelta
del Peine, al otro lado de las vías del
ferrocarril. Pocas semanas antes, se
había formado la comunidad de
carmelitas varones de Logroño,
compuesta solamente por tres



personas: el hermano Pantaleón del
Sagrado Corazón de Jesús, que había
llegado a finales de noviembre de
1917; el padre Juan Vicente de Jesús
María, que acudió a la ciudad el 11
de diciembre; y el padre José Miguel
de la Virgen del Carmen, que se
incorporó el 20 de diciembre[16].

José María Escrivá comenzó a tener
dirección espiritual con el padre José
Miguel[17]. Incrementó la práctica
cristiana que, en sus palabras, le
condujo «a la comunión diaria, a la
purificación, a la confesión… y a la
penitencia»[18]. Al advertir las buenas
disposiciones del joven, el padre José
Miguel le animó dos o tres meses más
tarde a que considerara la
posibilidad de ser carmelita. Escrivá
lo meditó con seriedad; incluso pensó
que, en el caso de que fuera ese su
camino, tendría como nombre de
religión Amador de Jesús
Sacramentado, por devoción a la
Eucaristía. Pero muy pronto llegó a



la conclusión de que Dios le llamaba
a ser un presbítero secular[19].

Ahora bien, esta determinación
abarcaba algo más. José María pensó
que su vocación no estaba orientada
a ocupar un puesto en la estructura
diocesana. Con sus palabras, «aquello
no era lo que Dios me pedía, y yo me
daba cuenta: no quería ser sacerdote
para ser sacerdote, el cura que dicen
en España. Yo tenía veneración al
sacerdote, pero no quería para mí un
sacerdocio así»[20]. En su interior
sintió una llamada que era, a la vez,
cierta e indeterminada, unos
sentimientos que denominó después 
barruntos, es decir, presentimientos
de que Dios le pedía algo más que, en
cierto sentido, estaba unido al
sacerdocio. Según afirmó, «yo no
sabía lo que Dios quería de mí, pero
era, evidentemente, una elección»[21].
En este sentido, ser sacerdote se le
presentaba como un elemento
necesario y, a la vez, quizá no



suficiente para que los barruntos se
aclarasen. Como dijo en una ocasión,
«¿Por qué me hice sacerdote? Porque
creí que era más fácil cumplir una
voluntad de Dios, que no conocía»[22];
solamente el futuro le mostraría qué
significaba, en su caso, que un
presbítero es un pastor en la Iglesia.

Por entonces intensificó la plegaria
de petición –«las luces no venían
pero, evidentemente, rezar era el
camino»[23], apuntó–, pues estaba
«persuadido de que Dios me quería
para algo»[24]. Concretamente,
recitaba dos breves frases en latín
con las que rogaba conocer los
designios de Dios. Decía: Domine, ut
videam! (¡Señor, que vea!); Domine,
ut sit! (¡Señor, que sea!).

Un buen día comunicó a su padre
que quería entrar en el seminario.
José Escrivá quiso cerciorarse y le
preguntó: «¿Has pensado en el
sacrificio que supone la vocación de



sacerdote?». José María le respondió:
«Solo he pensado, lo mismo que tú
cuando te casaste, en el Amor»[25]. Al
verle tan firme, su padre se
conmovió hasta las lágrimas «porque
tenía otros planes posibles, pero no
se rebeló. Me dijo: –Hijo mío,
piénsalo bien. Los sacerdotes tienen
que ser santos... Es muy duro no
tener casa, no tener hogar, no tener
un amor en la tierra. Piénsalo un
poco más, pero yo no me
opondré»[26]. Solamente le sugirió
que, además de la Teología, hiciera la
carrera de Derecho –hasta ese
momento, habían pensado que José
María podía ser arquitecto, abogado
o médico–, porque era compatible
con los estudios eclesiásticos.
Además, su padre le presentó a
Antolín Oñate, un sacerdote conocido
que era párroco y abad de la
colegiata de La Redonda[27].

En el verano de 1918, José María
acabó el bachillerato con buenas



calificaciones. Tras el periodo estivo,
ingresó en el seminario de Logroño.
Durante dos cursos académicos
superó las asignaturas
correspondientes del primer año de
Teología y participó en una
catequesis los domingos por la
mañana[28]. Ante sus compañeros era
«responsable, buen estudiante,
alegre, amable con todos, un tanto
reservado y piadoso»[29].

En la España de entonces, los hijos
varones se encargaban de sacar
adelante la propia familia. José
María pensó que en su casa
necesitaban otro varón y se lo pidió a
Dios. En ese momento, José Escrivá
tenía cincuenta y un años, y Dolores
Albás cuarenta y uno. Hacía nueve
años que no tenían hijos. Pero, con
todo, el 28 de febrero de 1919 –diez
meses después de que José María
hubiese comentado la vocación
sacerdotal con su padre–, nació
Santiago Escrivá[30]. Este suceso



impresionó a José María; entendió
que también estaba en relación con
los barruntos y con la llamada al
sacerdocio: «Mi madre me llamó
para comunicarme: vas a tener otro
hermano. Con aquello toqué con las
manos la gracia de Dios; vi una
manifestación de Nuestro Señor. No
lo esperaba»[31].

Un año más tarde, en septiembre de
1920, José María Escrivá se trasladó a
Zaragoza para continuar sus estudios
eclesiásticos. La capital de Aragón
rondaba los ciento cincuenta mil
habitantes y tenía una creciente
actividad agrícola e industrial. José
María fue allí para seguir el consejo
de su padre –la ciudad contaba con
una facultad de Derecho– y también
porque acabaría los estudios
eclesiásticos en una universidad
pontificia; viviría cerca de sus tíos
Carlos Albás, que era canónigo de la
catedral de Zaragoza, y de Mauricio
Albás, que estaba casado; y, de ese



modo, evitaría que le destinaran al
pueblo de Calahorra para acabar la
Teología, como era habitual entre los
seminaristas riojanos.

Carlos Albás facilitó las gestiones
para que su sobrino entrara en el
seminario de San Francisco de Paula,
donde le concedieron media beca.
Desde el primer día de clase, José
María acudió a la Universidad
Pontificia de San Valero y San
Braulio. En cambio, postergó el inicio
de la carrera de Derecho hasta
quinto de Teología para realizar bien
ambos estudios. En el seminario
recibió la formación tradicional
propia del momento[32].

4. La esencia de los barruntos

José María Escrivá estaba convencido
de que Dios le inspiraba los
barruntos de ese “algo” que vendría
en el futuro. Por su misma
naturaleza, los presentimientos eran
claros en algunos aspectos e inciertos



en otros. Como dijo después, «seguía
viendo, pero sin precisar qué es lo
que quería el Señor: veía que el
Señor quería algo de mí. Yo pedía, y
seguía pidiendo»[33]. Siempre que
podía, acudía a la capilla de la Virgen
del Pilar para solicitar el
conocimiento de la voluntad divina.
Empleaba una jaculatoria semejante
a otras que utilizaba: Domina, ut sit!
(¡Señora, que sea!); y reforzaba su
súplica con frases del Evangelio que
a veces decía en voz alta o incluso
cantaba: «Ignem veni mittere in
terram et quid volo nisi ut
accendatur?; he venido a poner fuego
a la tierra, ¿y qué quiero sino que
arda? Y la contestación: Ecce ego quia
vocasti me!, aquí estoy, porque me
has llamado»[34].

Coincidiendo con la llegada a la
capital aragonesa, se sintió
«impulsado a escribir, sin orden ni
concierto»[35], en «notas
sueltas»[36], sin ilación clara,



diversas mociones y sucesos de su
vida interior. A algunas de estas
inspiraciones, en las que sentía la
providencia de Dios, las denominaba
«operativas, porque de tal manera
dominaban mi voluntad que casi no
tenía que hacer esfuerzo»[37]. Eran
ideas confusas; a veces incluso
apuntaban hacia una fundación,
pero sin nada concreto.

En cambio, el fundamento de esos
barruntos se le hacía patente.
Radicaba en una relación íntima con
Dios, en «algo tan hermoso como
enamorarse»[38]. Años más tarde,
condensaría esta etapa de su vida
con las siguientes palabras:
«comencé a barruntar el Amor, a
darme cuenta de que el corazón me
pedía algo grande y que fuese
amor»[39]. Y, como fruto de ese
arrebato interior, se le acrecentaba el
deseo de rezar y de cumplir la
voluntad de Dios, como escribió:
«verdaderamente, el Señor dilató mi



corazón, haciéndolo capaz de amar,
de arrepentirse, de servir, aun a
pesar de mis errores»[40].

Las limitaciones en la educación
humana de algunos seminaristas de
Zaragoza y las incomprensiones con
el rector del seminario pusieron en
crisis su vocación sacerdotal. En el
verano de 1921 José María buscó la
dirección espiritual de un sacerdote
en Logroño que, al advertir que tenía
las disposiciones adecuadas, le
animó a seguir adelante. El joven se
decidió y, un año más tarde, en
septiembre de 1922, recibió la
tonsura –que le incorporaba
oficialmente al estado clerical– y fue
nombrado inspector del seminario
por el arzobispo de Zaragoza, el
cardenal Juan Soldevila[41].

En 1923 comenzó la carrera de
Derecho, como alumno libre, en la
Universidad de Zaragoza. Se trataba
de una facultad pequeña –trescientos



treinta y un alumnos, de los cuales
doscientos cuarenta y dos libres–,
con profesores de prestigio nacional.
Salvo dos exámenes del preparatorio,
José María no acudió a las clases de
la facultad de Derecho ni se examinó
hasta que no acabó los estudios de la
licenciatura de Teología, en junio de
1924.

Este ritmo lento en el estudio del
Derecho y su deseo de no “hacer
carrera” eclesiástica disgustaban a su
tío Carlos, que quería que José María
opositara lo antes posible. El joven,
en cambio, «consideraba que los
estudios universitarios le permitirían
estar más disponible para el
cumplimiento de la voluntad
divina»[42]. En este sentido, tal vez
pensó que la carrera de Derecho
también formaba parte del ámbito
en el que se movían los barruntos
(más adelante, la formación jurídica
recibida le ayudaría a buscar
caminos a través de los cuales



situaría al Opus Dei dentro del
ordenamiento canónico de la Iglesia).

El 14 de junio de 1924 recibió el
subdiaconado. Cinco meses más
tarde, el 27 de noviembre, su padre
falleció repentinamente en Logroño
y José María quedó como cabeza de
familia. Entonces decidió que los
suyos se trasladasen a Zaragoza. Esta
mudanza motivó un fuerte choque
con su tío. Si, años antes, Carlos
Albás no había entendido las
resoluciones que adoptó José Escrivá
cuando quebró su empresa, ahora no
deseaba que su hermana e hijos
fuesen a residir a Zaragoza porque se
encontraban en franca penuria.
Pensaba que era más oportuno que
José María se ordenase presbítero y
que se situara en la diócesis; después,
podría reencontrarse con la familia.
Pero, como el sobrino no siguió su
consejo, se produjo la ruptura.



El 20 de diciembre de 1924, Miguel
de los Santos Díaz Gómara, obispo
auxiliar de Zaragoza, confirió el
diaconado a José María; y el 28 de
marzo de 1925 le ordenó sacerdote. A
los dos días, José María celebró la
Primera Misa en la santa capilla del
Pilar en sufragio por su padre.
Asistieron su madre y hermanos,
unos primos, la familia de un
profesor amigo y unos pocos
invitados más; en cambio, no
estuvieron presentes ninguno de sus
tres tíos sacerdotes. Al acabar la
Misa, el joven presbítero se retiró a
la sacristía. Y, después de desvestirse,
lloró a Dios con desconsuelo[43].

Luego pasó un mes y medio en un
pequeño pueblo de la provincia
llamado Perdiguera. Tuvo así la
primera experiencia pastoral en la
administración de los sacramentos y
en la atención de los fieles mediante
la dirección espiritual[44]. Cuando
regresó a Zaragoza, la curia



diocesana no le otorgó un
nombramiento para trabajar en la
pastoral ordinaria como, por
ejemplo, colaborar en una parroquia.
José María Escrivá consiguió un
puesto como capellán de la iglesia de
San Pedro Nolasco, que estaba
regentada por los jesuitas. Este cargo
le exigía celebrar la Misa y dedicar
un tiempo al confesionario. El resto
del día lo dedicaba a asistir a clase y
a estudiar las asignaturas de
Derecho[45].

La relación con el mundo académico
le resultó enriquecedora. Escrivá
mostraba una mentalidad laical poco
común entre el clero. Por ejemplo, en
los intervalos entre una lección y
otra no se reunía solo con sacerdotes
o seminaristas, sino que buscaba el
diálogo con los estudiantes laicos; no
pedía privilegios a la hora de hacer
los exámenes o de asistir a clase; y
tampoco “sermoneaba” cuando
hablaba con los demás. Por eso,



algunos compañeros le cobraron
particular aprecio y le confiaban
asuntos personales o le
acompañaban por la calle.

En su actividad ministerial, tuvo
relación con universitarios de las
Congregaciones Marianas, dirigidas
por los jesuitas. Además,
acompañado por unos cuántos
jóvenes, los domingos enseñó la
doctrina cristiana a niños de familias
de escasos recursos del barrio de
Casablanca, a la salida de Zaragoza.
El contacto con los necesitados
incrementó su deseo de servir a los
demás con el sacerdocio.

Desde hacía tiempo –de modo
particular desde la muerte de su
padre–, tenía la idea de hacer el
doctorado en Derecho y de ocupar
una cátedra universitaria. Quería
llevar la doctrina cristiana al mundo
académico pues, cuando
contemplaba a sus compañeros de



Facultad, los veía «un poco como
“ovejas sin pastor”»[46]. Ahora bien,
como le aconsejó un sacerdote
amigo, el catedrático José Pou de
Foxá, debería abrirse camino fuera
de Zaragoza, ya que allí «no tenía
campo»[47] dadas las dificultades
con su tío.

5. La plenitud de la llamada

Hacia septiembre de 1926, José María
viajó a Madrid para informarse
sobre cómo podía realizar el
doctorado. Cuando regresó a
Zaragoza, y como forma de ganar
algo de dinero para su familia, dio
clase de repaso de Derecho Romano,
Canónico, Historia del Derecho y
Derecho Natural en el Instituto
Amado.

En enero de 1927 se licenció en
Derecho. Dos meses más tarde,
solicitó el traslado del expediente
académico a Madrid para hacer el
doctorado en la Universidad Central.



Y, al poco –después de una breve
sustitución de un sacerdote en un
pueblo de Zaragoza, Fombuena– dejó
la capital aragonesa.

José María Escrivá llegó a Madrid el
20 de abril[48]. Se matriculó en los
cursos de doctorado de la Facultad de
Derecho y se alojó en la Casa
Sacerdotal para presbíteros
extradiocesanos. Esta residencia
estaba regentada por las damas
apostólicas del Sagrado Corazón de
Jesús, una nueva congregación
religiosa. Un mes más tarde, la
fundadora de las damas apostólicas
le ofreció ser capellán de la iglesia
del Patronato de Enfermos, sede
central de las religiosas y centro de
diversas actividades benéficas[49].

El 1 de junio, don José María
comenzó en el Patronato de
Enfermos su trabajo pastoral, que
consistía en la celebración de la Misa,
la exposición de la Eucaristía, la



atención del confesonario y, por la
tarde, el rezo del rosario y la
bendición con el Santísimo
Sacramento. Además, los fines de
semana estaba disponible para
confesar a los niños de las escuelas
semi-gratuitas promovidas por las
damas apostólicas. Y, aunque no
formase parte de sus obligaciones
como capellán, muchas tardes
visitaba a enfermos de escasos
recursos en sus domicilios para
llevarles la Comunión o impartirles
la reconciliación sacramental[50].

Cinco meses después, José María
alquiló un apartamento para que su
madre y sus hermanos viviesen con
él. En ese curso académico, consiguió
un puesto como profesor de Derecho
Romano y de Canónico en la
“Academia Cicuéndez”, un centro
privado de enseñanza que preparaba
el ingreso en la Facultad de Derecho
y reforzaba la explicación de algunas
asignaturas. El sacerdote impartió



clase en esta Academia dos tardes a
la semana, durante más de cuatro
años, para ayudar económicamente a
la familia[51].

El 30 de septiembre de 1928, José
María Escrivá acudió al convento de
los paúles –situado en el norte de
Madrid– para hacer los ejercicios
espirituales. Seis sacerdotes se
habían apuntado a aquella tanda. El
martes 2 de octubre, después de
celebrar la Misa, se retiró a su
habitación para leer unos papeles en
los que había anotado con
anterioridad ideas y sucesos que
consideraba inspirados por Dios y
que formaban parte de los
barruntos. De repente, «se dio cuenta
de la hermosa y pesada carga que el
Señor, en su bondad inexplicable,
había puesto sobre sus espaldas»[52], y
recopiló «con alguna unidad las
notas sueltas, que hasta entonces
venía tomando»[53]. En ese momento,
de gran intensidad, «acabó de ver



claramente la Voluntad de Dios»[54]
por la que llevaba tantos años
rezando. ¿Qué había ocurrido?

El joven sacerdote recibió una luz de
carácter sobrenatural que le situaba
en el corazón del misterio cristiano.
Tuvo una «iluminación sobre toda la
Obra»[55], una «idea clara general de
mi misión»[56] que abría un
«panorama apostólico inmenso»[57].
Conmovido porque «quiso Jesús que
se comenzara a dar forma concreta a
su Obra»[58], se arrodilló y dio
gracias a Dios. Acababa de nacer el
Opus Dei. Entonces, escuchó el
sonido de las campanas de la
parroquia de Nuestra Señora de los
Ángeles, que llamaban a los fieles a
Misa; más adelante, consideró este
hecho como una muestra de la
intercesión de Santa María y de los
ángeles en el momento
fundacional[59].



De este modo, la llamada divina que
José María Escrivá había sentido en
Logroño a finales de 1917 o
principios de 1918 eclosionaba en
aquel octubre de 1928. Para el
entonces joven sacerdote, todos los
hechos pasados de su vida –y
también los que vendrían en el
futuro– adquirían pleno sentido
vocacional. Escrivá estaba
emplazado a encarnar y difundir el
mensaje de santidad cristiana en
medio del mundo, y a fundar, con ese
fin, una institución que viviera y
plasmara ese ideal. Como apuntó
después, Dios le convocaba a ser
«santo y padre, maestro y guía de
santos»[60].

* Agradecemos al Comité de Dirección
de la revista Scripta Theologica el
permiso para la publicación de este
artículo.

Bibliografía



Alonso, J., “Vocación de San
Josemaría”, en Illanes, J. L. (Coord.), 
Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer, Burgos: Monte Carmelo
e Instituto Histórico San Josemaría
Escrivá, 2013, 1296-1300.

Ánchel, C., «Actividad docente de san
Josemaría: el Instituto Amado y la
Academia Cicuéndez», Studia et
Documenta 3 (2009) 307-333.

Aranda, A., “El bullir de la Sangre de
Cristo”. Estudio sobre el
cristocentrismo del beato Josemaría
Escrivá, Madrid: Rialp, 2000.

Baltar Rodríguez, J. F., «Los estudios
de Derecho de san Josemaría en la
Universidad de Zaragoza», Studia et
Documenta 9 (2015) 231.

Bernal, S., Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer. Apuntes sobre la vida del
fundador del Opus Dei, Madrid: Rialp,
1980.



Escrivá de Balaguer, J., Camino.
Edición crítico-histórica preparada
por Pedro Rodríguez, Madrid: Rialp,
2004, 3.ª ed.

Escrivá de Balaguer, J., En diálogo
con el Señor, edición crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, Madrid: Rialp, 2017.

Eterovic Garrett, D., «La luz del 2 de
octubre de 1928: un estudio de
fuentes», en Un mensaje siempre
actual. Actas del Congreso “Hacia el
centenario del nacimiento del beato
Josemaría Escrivá de Balaguer”,
Buenos Aires: Universidad Austral,
2002, 521-539.

Ferrer Ortiz, Javier, «Perdiguera», en
Illanes, J. L. (Coord.), Diccionario de
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos: Monte Carmelo e Instituto
Histórico San Josemaría Escrivá,
2013, 966-967.



Garrido, M., Barbastro y el Beato
Josemaría Escrivá, Barbastro:
Ayuntamiento de Barbastro, 1995.

González Gullón, J. L., «Anotaciones
de Ricardo Fernández Vallespín en la
Academia DYA de Madrid (18 de
marzo - 25 de junio de 1934)», Studia
et Documenta 7 (2013) 371-402.

González Gullón, J. L., DYA. La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Madrid:
Rialp, 2016.

González-Simancas y Lacasa, J., «San
Josemaría entre los enfermos de
Madrid (1927-1931)», Studia et
Documenta 2 (2008) 147-203.

Herrando Prat de la Riba, R., Los
años de seminario de Josemaría
Escrivá en Zaragoza (1920-1925): El
seminario de San Francisco de Paula,
Madrid: Rialp, 2002.



Herrando Prat de la Riba, R.,
«Seminario de San Francisco de
Paula», en Illanes, J. L. (Coord.), 
Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer, Burgos: Monte Carmelo
e Instituto Histórico San Josemaría
Escrivá, 2013, 1146-1148.

Ibarra Benlloch, M., «Josemaría
Escrivá de Balaguer y el colegio de
las Escuelas Pías de Barbastro
(1908-1915)», Studia et Documenta 7
(2013) 201-220.

Illanes Maestre, J. L., «Datos para la
comprensión histórico-espiritual de
una fecha», Anuario de Historia de la
Iglesia XI (2002) 655-697.

Montero, J., y Cervera Gil, J., «Madrid
en los años treinta. Ambiente social,
político, cultural y religioso», Studia
et Documenta 3 (2009) 4513-39.

Mora-Figueroa, J., «Barbastro», en
Illanes, J. L. (Coord.), Diccionario de
San Josemaría Escrivá de Balaguer,



Burgos: Monte Carmelo e Instituto
Histórico San Josemaría Escrivá,
2013, 153-157.

Ocáriz, F., “La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia”, en
Rodríguez P., Ocáriz, F. e Illanes, J. L.,
El Opus Dei en la Iglesia, Madrid:
Madrid, 2014, 6.ª ed., 133-193.

Pioppi, C., «Infanzia e prima
adolescenza di Josemaría Escrivá:
Barbastro 1902-1915. Contesti, eventi
biografici, stato delle ricerche e
prospettive di
approfondimento»,Studia et
Documenta 8 (2014) 149-189.

Redondo, G., «El 2 de octubre de 1928
en el contexto de la historia cultural
contemporánea», Anuario de Historia
de la Iglesia XI (2002) 699-741.

Rodríguez, P., «Apuntes íntimos (obra
inédita)», en Illanes, J. L. (Coord.), 
Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer, Burgos: Monte Carmelo



e Instituto Histórico San Josemaría
Escrivá, 2013, 131-135.

Rodríguez, P., «El doctorado de san
Josemaría en la Universidad de
Madrid», Studia et Documenta 2
(2008) 13-103.

Rodríguez, P., Opus Dei: Estructura y
Misión. Su realidad eclesiológica,
Madrid: Cristiandad, 2001.

Toldrà, J., «Instituto General y
Técnico de Logroño», en Illanes, J. L.
(Coord.), Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos: Monte Carmelo e Instituto
Histórico San Josemaría Escrivá,
2013, 643-644.

Toldrà, J., «Seminario Conciliar de
Logroño», en Illanes, J. L. (Coord.), 
Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer, Burgos: Monte Carmelo
e Instituto Histórico San Josemaría
Escrivá, 2013, 1142-1143.



Toldrà Parés, J., Josemaría Escrivá en
Logroño (1915-1925), Madrid: Rialp,
2007.

Toranzo, E., Toranzo, G. y Toranzo, E.
L., Una familia del Somontano,
Madrid: Rialp, 2004.

Vázquez de Prada, A. El Fundador del
Opus Dei, vol. I (“¡Señor, que vea!”),
Rialp, Madrid 1997.

[1] Ocáriz, F., “La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia”, en
Rodríguez P., Ocáriz, F. e Illanes, J. L.,
El Opus Dei en la Iglesia, Madrid:
Madrid, 2014, 6.ª ed., 142. Las
cursivas son del original.

[2] En nuestro artículo aparecerá el
nombre del fundador del Opus Dei
como se utilizaba en los años treinta
del siglo pasado, es decir, José María
Escrivá Albás: González Gullón, J. L., 



DYA. La Academia y Residencia en la
historia del Opus Dei (1933-1939),
Madrid: Rialp, 2016, 11, nt. 1.

[3] Apuntes íntimos, n. 289 (17-
IX-1931), en Vázquez de Prada, A. El
Fundador del Opus Dei, vol. I
(“¡Señor, que vea!”), Rialp, Madrid
1997, 100. Sobre el contenido y
alcance de esta fuente, puede verse
Escrivá de Balaguer, J., Camino.
Edición crítico-histórica preparada
por Pedro Rodríguez, Madrid: Rialp,
2004, 3.ª ed., 18-27; y Rodríguez, P.,
«Apuntes íntimos (obra inédita)», en
Illanes, J. L. (Coord.), Diccionario de
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos: Monte Carmelo e Instituto
Histórico San Josemaría Escrivá,
2013, 131-135.

[4] Desde el punto de vista de la
biografía de Escrivá, estos años
pueden verse en Vázquez de Prada,
A. El Fundador del Opus Dei, cit.,
13-250.



[5] Sobre este periodo, ver Pioppi, C.,
«Infanzia e prima adolescenza di
Josemaría Escrivá: Barbastro
1902-1915. Contesti, eventi biografici,
stato delle ricerche e prospettive di
approfondimento»,Studia et
Documenta 8 (2014) 149-189; Mora-
Figueroa, J., «Barbastro», en Illanes,
J. L. (Coord.), Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, cit.,
153-157; y Toranzo, E., Toranzo, G. y
Toranzo, E. L., Una familia del
Somontano, Madrid: Rialp, 2004.

[6] Vázquez de Prada, A. El Fundador
del Opus Dei, cit., 49.

[7] Citado en Garrido, M., Barbastro y
el Beato Josemaría Escrivá,
Barbastro: Ayuntamiento de
Barbastro, 1995, 36.

[8] Ibarra Benlloch, M., «Josemaría
Escrivá de Balaguer y el colegio de
las Escuelas Pías de Barbastro
(1908-1915)», Studia et Documenta 7



(2013) 201-220; y Vázquez de Prada,
A. El Fundador del Opus Dei, cit., 51.

[9] Toranzo, E., Toranzo, G. y
Toranzo, E. L., Una familia del
Somontano, cit. 85-87.

[10] Toldrá, J., «Instituto General y
Técnico de Logroño», en Illanes, J. L.
(Coord.), Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, cit.,
643-644.

[11] Meditación, 14-II-1964, en
Escrivá de Balaguer, J., En diálogo
con el Señor, edición crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, Madrid: Rialp, 2017, 199.

[12] Toldrà Parés, J., Josemaría
Escrivá en Logroño (1915-1925),
Madrid: Rialp, 2007, 121-122.

[13] Apuntes íntimos, n. 1637b (4-
X-1932), en Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 80, nt. 98.
Este es el recuerdo más antiguo de



Escrivá sobre el episodio de los
carmelitas caminando sobre la nieve.
Puede ser que esos religiosos fuesen
con los pies desnudos, pero lo más
probable –era lo habitual–, es que
llevasen unas sandalias ligeras y
abiertas. La Costanilla está situada a
la altura del actual número 107 de la
calle Marqués de San Nicolás.

[14] Frase escuchada al fundador por
Álvaro del Portillo y recogida en
Vázquez de Prada, A., El fundador del
Opus Dei, cit., 96.

[15] Catorce años después de estos
sucesos, en 1932, Escrivá realizó
unos ejercicios espirituales en el
convento del Carmen de Segovia. Un
día apuntó: «Mi Madre del Carmen
me empujó al sacerdocio. Yo, Señora,
hasta cumplidos los dieciséis años,
me hubiera reído de quien dijera que
iba a vestir sotana. Fue de repente, a
la vista de unos religiosos Carmelitas,
descalzos sobre la nieve...»: Apuntes



íntimos, n. 1637b (4-X-1932; las
cursivas son nuestras), en Vázquez
de Prada, A., El fundador del Opus
Dei, cit., 80, 98. En diversas
ocasiones, el fundador de la Obra
recordó que había rechazado la
posibilidad del sacerdocio antes de
ese momento: «Yo nunca pensé en
hacerme sacerdote, ni en dedicarme
a Dios. No se me había presentado
ese problema, porque creía que no
era para mí. Más aún: me molestaba
el pensamiento de poder llegar al
sacerdocio algún día, de tal manera
que me sentía anticlerical. Amaba
mucho a los sacerdotes, porque la
formación que recibí en mi casa era
profundamente religiosa; me habían
enseñado a respetar, a venerar el
sacerdocio. Pero no para mí: para
otros» (AGP, Biblioteca, P01, 1975,
218-219).

[16] Toldrà Parés, J., Josemaría
Escrivá en Logroño, cit., 125.



[17] Bernal, S., Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del fundador del Opus Dei, Rialp:
Madrid, 1980, 63-64.

[18] Nos parece relevante ofrecer la
cita completa: «El Señor me fue
preparando a pesar mío, con cosas
aparentemente inocentes, de las que
se valía para meter en mi alma esa
inquietud divina… cosas que me
removieron y me llevaron a la
comunión diaria, a la purificación, a
la confesión… y a la
penitencia» (Meditación, 14-II-1964,
en Escrivá de Balaguer, J., En diálogo
con el Señor, edición crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, cit., 200).

[19] Vázquez de Prada, A. El
Fundador del Opus Dei, cit., 96, nt. 75.

[20] Meditación, 14-II-1964, en
Escrivá de Balaguer, J., En diálogo
con el Señor, edición crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc



Castells, cit., 200. Sobre los diversos
aspectos de su llamada al sacerdocio
y los barruntos, ver Alonso, J.,
“Vocación de San Josemaría”, en
Illanes, J. L. (Coord.), Diccionario de
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
cit., 1296-1300.

[21] Apuntes de una meditación, 19-
III-1975, en Vázquez de Prada, A., El
Fundador del Opus Dei, cit., 97.
Escrivá tuvo claro que se trataba de
una llamada o vocación divina; ver 
Apuntes íntimos, n. 289 (17-IX-1931),
en Vázquez de Prada, A., El fundador
del Opus Dei, cit., 100.

[22] AGP, P01, 1975, 218. En otra
ocasión explicó que «esos barruntos
de amor me llevaron al
sacerdocio» (Homilía, 2-X-1968, cit.
en AGP, Biblioteca, P06, vol. VI, 306).

[23] Carta 25‑V‑1962, n. 41, en
Vázquez de Prada, A., El Fundador del
Opus Dei, cit., 175.



[24] Apuntes íntimos, n. 289 (17-
IX-1931), en Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 100. Las
cursivas son del original.

[25] Recuerdo de Luis Felipe Gómez
Caballero, Gaztelueta (Bilbao), 9-
VIII-1975, en AGP, serie A.5, 216-1-7.

[26] Meditación, 14-II-1964, en
Escrivá de Balaguer, J., En diálogo
con el Señor, edición crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, cit., 200. En otro momento,
años más tarde, lo recordaba de
modo semejante: «hablé con mi
padre, diciéndole que quería ser
sacerdote. Él no se esperaba esta
salida. Fue la única vez –ya os lo he
contado en otras ocasiones– que yo
he visto lágrimas en sus ojos. Me
respondió: mira, hijo mío, si no vas a
ser un sacerdote santo, ¿por qué
quieres serlo? Pero no me opondré a
lo que deseas» (Apuntes de un
encuentro familiar, 19-III-1975, en



Escrivá de Balaguer, J., En diálogo
con el Señor, edición crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, cit., 403).

[27] Toldrà Parés, J., Josemaría
Escrivá en Logroño, cit., 130.

[28] Toldrà Parés, J., Josemaría
Escrivá en Logroño, cit., 120-123.

[29] Toldrà, J., «Seminario Conciliar
de Logroño», en Illanes, J. L. (Coord.),
Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer, cit., 1143.

[30] Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 109.

[31] Meditación, 14-II-1964, en
Escrivá de Balaguer, J., En diálogo
con el Señor, edición crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, cit., 199.

[32] Los diversos pasos del joven
Escrivá en el seminario de Zaragoza



pueden verse en Herrando Prat de la
Riba, R., Los años de seminario de
Josemaría Escrivá en Zaragoza
(1920-1925): El seminario de San
Francisco de Paula, Madrid: Rialp,
2002; y Herrando Prat de la Riba, R.,
«Seminario de San Francisco de
Paula», en Illanes, J. L. (Coord.), 
Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer, cit., 1146-1148.

[33] Apuntes íntimos, n. 179, en
Vázquez de Prada, A., El fundador del
Opus Dei, cit., 117. Estas palabras del
fundador fueron transcritas por
Álvaro del Portillo en 1968.

[34] Meditación, 2-II-1962, en Escrivá
de Balaguer, J., En diálogo con el
Señor, edición crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, cit., 179.

[35] Apuntes íntimos, n. 414 (24-
XI-1931), en Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 247.



[36] Apuntes íntimos, n. 306 (2-
X-1931), Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 293.

[37] Meditación, 14-II-1964, en
Escrivá de Balaguer, J., En diálogo
con el Señor, edición crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, cit., 201.

[38] Apuntes de un encuentro
familiar, en AGP, Biblioteca, P01,
1968, 450.

[39] Apuntes de un encuentro
familiar, 19-III-1975, en Escrivá de
Balaguer, J., En diálogo con el Señor,
edición crítico-histórica preparada
por Luis Cano y Francesc Castells,
cit., 403. Al final de su vida, repitió
varias veces esta idea: «Yo
barruntaba el amor de Dios, pero no
sabía que era tan inmenso» (Apuntes
de un encuentro familiar, 11-VII-1974,
en AGP, Biblioteca, P06, vol. V, 117).



[40] Carta 25-I-1961, n. 3, en AGP,
Biblioteca, P06, vol. VI, 397.

[41] Herrando Prat de la Riba, R., Los
años de seminario de Josemaría
Escrivá en Zaragoza (1920-1925), cit.,
160-162.

[42] Baltar Rodríguez, J. F., «Los
estudios de Derecho de san
Josemaría en la Universidad de
Zaragoza», Studia et Documenta 9
(2015) 231.

[43] Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 194-197; y
González Gullón, J. L., «Anotaciones
de Ricardo Fernández Vallespín en la
Academia DYA de Madrid (18 de
marzo - 25 de junio de 1934)», Studia
et Documenta 7 (2013) 401.

[44] Ferrer Ortiz, Javier,
«Perdiguera», en Illanes, J. L.
(Coord.), Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, cit.,
966-967.



[45] Rodríguez, P., «El doctorado de
san Josemaría en la Universidad de
Madrid», Studia et Documenta 2
(2008) 45, nt. 114.

[46] Recuerdo de Arsenio Górriz
Monzón, Teruel, XII-1975, en AGP,
serie A.5, 218-1-8.

[47] Recuerdo de F. Javier de Ayala
(que cita una conversación con Pou
de Foxá), São Paulo, 8-IX-1979, en
AGP, serie A.5, 196-2-7.

[48] Puede verse un breve análisis de
la capital española en ese momento
en Montero, J., y Cervera Gil, J.,
«Madrid en los años treinta.
Ambiente social, político, cultural y
religioso», Studia et Documenta 3
(2009) 4513-39.

[49] Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 257.

[50] Las visitas de Escrivá a
domicilios de personas necesitadas



han sido estudiadas por González-
Simancas y Lacasa, J., «San Josemaría
entre los enfermos de Madrid
(1927-1931)», Studia et Documenta 2
(2008) 147-203.

[51] Ver Ánchel, C., «Actividad
docente de san Josemaría: el Instituto
Amado y la Academia Cicuéndez», 
Studia et Documenta 3 (2009) 330.

[52] Apuntes íntimos, n. 306 (2-
X-1931), en Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 302. Las
cursivas de los textos citados son del
original.

[53] Apuntes íntimos, n. 306 (2-
X-1931), en Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 293.

[54] Apuntes íntimos, n. 978b (10-
IV-1933).

[55] Apuntes íntimos, n. 306, en
Vázquez de Prada, A., El fundador del



Opus Dei, cit., 293. Esta frase es una
nota marginal de Escrivá de 1968.

[56] Apuntes íntimos, n. 179, en
Vázquez de Prada, A., El fundador del
Opus Dei, cit., 298, nt. 118. Estas
palabras del fundador fueron
transcritas por Álvaro del Portillo en
1968.

[57] Carta de Josemaría Escrivá a José
María Hernández Garnica, Roma, 29-
I-1948 en AGP, serie A.3.4, 260-1,
480129-2.

[58] Apuntes íntimos, n. 331 (15-
X-1931). La expresión “Obra de Dios”
referida a la institución, al Opus Dei,
es de 1930. Entre 1928 y 1930 Escrivá
no tenía todavía un nombre para
definirla.

[59] Para un estudio sobre lo
ocurrido y el sentido del 2 de octubre
de 1928, que desborda el análisis de
estas páginas, remitimos a Aranda,
A., “El bullir de la Sangre de Cristo”.



Estudio sobre el cristocentrismo del
beato Josemaría Escrivá, Madrid:
Rialp, 2000; Eterovic Garrett, D., «La
luz del 2 de octubre de 1928: un
estudio de fuentes», en Un mensaje
siempre actual. Actas del Congreso
“Hacia el centenario del nacimiento
del beato Josemaría Escrivá de
Balaguer”, Buenos Aires: Universidad
Austral, 2002, 521-539; Illanes
Maestre, J. L., «Datos para la
comprensión histórico-espiritual de
una fecha», Anuario de Historia de la
Iglesia XI (2002) 655-697; Redondo,
G., «El 2 de octubre de 1928 en el
contexto de la historia cultural
contemporánea», Anuario de Historia
de la Iglesia XI (2002) 699-741;
Rodríguez, P., Opus Dei: Estructura y
Misión. Su realidad eclesiológica,
Madrid: Cristiandad, 2001; y Vázquez
de Prada, A., El fundador del Opus
Dei, cit., 251-495.



[60]Apuntes íntimos, n. 1725 (22-
VI-1933), en Vázquez de Prada, A., El
fundador del Opus Dei, cit., 554.

José Luis González Gullón

Scripta Theologica

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/vocacion-
josemaria-escriva-de-balaguer-1918-

huellas-nieve/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/vocacion-josemaria-escriva-de-balaguer-1918-huellas-nieve/
https://opusdei.org/es-py/article/vocacion-josemaria-escriva-de-balaguer-1918-huellas-nieve/
https://opusdei.org/es-py/article/vocacion-josemaria-escriva-de-balaguer-1918-huellas-nieve/
https://opusdei.org/es-py/article/vocacion-josemaria-escriva-de-balaguer-1918-huellas-nieve/

	La vocación de Josemaría Escrivá de Balaguer (1918-1928)

