
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (IX): «Me
llamarán
bienaventurada»,
santa María en el
año litúrgico

Santa María, Madre de Dios: el
año inicia con la fiesta que
indica el lugar especial de la
Virgen en el misterio cristiano.
A lo largo del año, la Iglesia
recuerda a sus hijos la
presencia maternal y discreta
de María: junto a San José, Ella
peregrina con nosotros a través
de la historia.



26/12/2025

En la celebración anual de los
misterios de Cristo, «la santa Iglesia
venera con amor especial a la
bienaventurada Madre de Dios, la
Virgen María, unida con lazo
indisoluble a la obra salvífica de su
Hijo; en Ella, la Iglesia admira y
ensalza el fruto más espléndido de la
Redención y la contempla
gozosamente, como una purísima
imagen de lo que ella misma, toda
entera, ansía y espera ser»[1].

Con trazos breves, pero incisivos, el
Concilio Vaticano II presenta el
sentido del culto litúrgico a santa
María. Nos puede ayudar a
comprenderlo una vía sencilla y
profunda: el mejor arte cristiano, que
surge de la oración de la Iglesia. Si
nos asomamos, por ejemplo, a un
templo de tradición bizantina, la



mirada se nos va, nada más entrar en
la nave, hacia los ojos del Cristo
Pantocrátor que suele dominar la
bóveda del ábside. Su rostro amable
nos recuerda cómo el Dios infinito ha
asumido los rasgos finitos de los hijos
de los hombres. Bajo Él, adornada
con colores imperiales, se encuentra
María, la Toda Santa, flanqueada de
arcángeles con ricas vestiduras
litúrgicas. En un tercer nivel, en fin,
se disponen los apóstoles y los santos
que, con nosotros –communicantes–,
ofrecen el sacrificium laudis, el
sacrificio de alabanza agradable a
Dios Padre[2].

La primera devoción mariana

Esta imagen ayuda a entender la
posición única de María en la vida y
en la liturgia de la Iglesia. Como le
gustaba considerar a san Josemaría,
Ella es ante todo la Madre de Dios, la 
Theotokos: aquí se encuentra «la raíz
de todas las perfecciones y



privilegios que la adornan»[3]. Por
eso una de las oraciones marianas
más antiguas la llama audazmente 
Dei genetrix, aquella que ha
engendrado a Dios[4]; y también por
eso el culto litúrgico a María se
desarrollará sobre todo a partir del
concilio de Éfeso (siglo V), cuando la
Iglesia define el dogma de su
Maternidad divina.

En otras representaciones, Santa
María aparece sosteniendo el velo
del cáliz eucarístico, o en una
posición corporal de “Virgen orante y
oferente”. Se expresa así cómo la
participación en el misterio Pascual
del Señor es el centro y la raíz de su
vida. Ese modo único en que María
se une como Madre a la acción
redentora de Jesús es el fundamento
del culto mariano: la Iglesia venera a
la Virgen confesando el lugar que
solo a Ella corresponde. Por eso ya en
las más antiguas profesiones de fe
bautismales y en las primeras



plegarias eucarísticas se encuentran
alusiones a la Madre de Dios. Esta
presencia especial de María explica,
además, que el modo más natural de
honrarla sea celebrar el misterio de
su Hijo, sobre todo en la Eucaristía.

«Para mí, la primera devoción
mariana –me gusta verlo así– es la
Santa Misa (…). En el Sacrificio del
Altar, la participación de Nuestra
Señora nos evoca el silencioso recato
con que acompañó la vida de su Hijo,
cuando andaba por la tierra de
Palestina. La Santa Misa es una
acción de la Trinidad: por voluntad
del Padre, cooperando el Espíritu
Santo, el Hijo se ofrece en oblación
redentora. En ese insondable
misterio, se advierte, como entre
velos, el rostro purísimo de
María»[5]. Celebrando el misterio de
Cristo, la Iglesia encuentra a María y,
contemplándola, descubre cómo
vivir los divinos misterios: con Ella
escuchamos y meditamos la Palabra



de Dios, y nos asociamos a su voz que
bendice, da gracias y alaba al Señor;
con Ella nos sentimos asociados a la
Pasión de su Hijo y a la alegría de su
Resurrección; con Ella imploramos
incesantemente el don del Espíritu
Santo[6].

Los orígenes del culto a Santa
María

La última reforma de la liturgia
romana ha querido resaltar la
centralidad del misterio de Cristo, y
por eso ha integrado la memoria de
la Madre de Dios dentro del ciclo
anual de los misterios de su Hijo.
Aparte de dos celebraciones en las
que María aparece indisolublemente
unida a Cristo –la Anunciación (25 de
marzo) y la Presentación del Señor (2
de febrero)– las fiestas marianas del
actual Calendario romano general
incluyen tres solemnidades[7], dos
fiestas[8], cinco memorias
obligatorias[9] y seis memorias



libres[10]. Por otro lado, algunos
tiempos litúrgicos como el Adviento y
la Navidad han incorporado más
referencias marianas. La posibilidad,
en fin, de celebrar la memoria libre
de Santa María los sábados, junto con
algunos elementos de la Liturgia de
las Horas, constituyen la base
semanal y diaria del culto litúrgico
mariano. Conocer algunos detalles
sobre el origen y el desarrollo de este
culto nos pueden ayudar a ser
mejores hijos de nuestra Madre del
Cielo.

La íntima conexión entre el culto
mariano y las fiestas del Señor hace
que algunas de estas solemnidades y
fiestas hayan sido comentadas en
editoriales anteriores. Es el caso, por
ejemplo, de la solemnidad de la
Maternidad divina de María, que el
rito romano celebra en la octava de
Navidad, el primer día del año. Esta
constituía la gran conmemoración
mariana antes de la llegada, a finales



del siglo VII, de cuatro fiestas de
origen oriental: la Presentación del
Señor, la Anunciación, la Dormición
(que ahora se celebra como la
Asunción) y el Nacimiento de María.

La acogida de cristianos
provenientes de Palestina, Siria y
Asia menor, consecuencia de las
invasiones árabes del siglo VII,
enriqueció la liturgia romana con la
asimilación de diversas tradiciones
litúrgicas. Entre ellas se encuentran
estas cuatro fiestas, ligadas a la
memoria de algunos eventos de la
vida de la Virgen allí donde, según la
Tradición, habían sucedido. La
construcción de templos en esos
lugares llevó durante los siglos IV-VI
a un primer desarrollo del culto
litúrgico mariano. Algunos ejemplos
son la basílica en el Valle Cedrón,
ligada al dies natalis de María, que en
el siglo VI pasará a denominarse
fiesta de la Dormición; la basílica de
Nazaret, mandada construir por la



emperatriz Helena en memoria de la
Anunciación; la basílica edificada
sobre la piscina de Bethesda, que
quedará ligada al recuerdo de la
concepción y nacimiento de la
Virgen; o la basílica de Santa María la
Nueva, levantada a inicios del siglo
VI en las proximidades del antiguo
Templo de Jerusalén, para recordar
la presentación de María.

Todas estas fiestas nos introducen en
la memoria histórica de la gran
familia del Pueblo de Dios, que sabe
que «la historia no está sometida a
fuerzas ciegas ni es el resultado del
acaso, sino que es la manifestación
de las misericordias de Dios
Padre»[11]. La Iglesia, como María,
no tiene un corazón desenraizado,
sino que hace memoria de su propio
origen recordando paisajes y rostros
concretos. La progresiva recepción
de estas conmemoraciones de la
Virgen en otras regiones del mundo



es un reconocimiento de esta lógica
de Dios.

De la periferia a Roma y de Roma a
la periferia

Al mismo tiempo, puesto que la
Iglesia es una Madre que acoge en su
seno todas las culturas, la veneración
de María se desarrollará de acuerdo
con la particular sensibilidad
humana, teológica y espiritual de
cada pueblo. Así por ejemplo, la
tradición bizantino-
constantinopolitana conoció una
primera fase bastante sobria del
culto mariano, pero con el tiempo
generó ricas composiciones poéticas
en honor de la Theotokos. El himno 
Akáthistos es una de las más amadas
y difundidas: «Salve, por ti
resplandece la dicha; Salve, por ti se
eclipsa la pena. Salve, levantas a
Adán, el caído; Salve, rescatas el
llanto de Eva». Por su parte, la
tradición etiópica manifestará su



profunda piedad mariana en las
plegarias eucarísticas y en la
institución del mayor número de
fiestas marianas conocido en una
tradición litúrgica, más de 30 a largo
del año.

El rito romano tiene también su
propia historia. A finales del siglo
VII, el papa Sergio I enriquece
aquellas cuatro fiestas recién
llegadas del Oriente con un elemento
que marcará la devoción popular
romana: las procesiones litánicas por
la ciudad. Más adelante se
compondrán los textos de la Misa y
del Oficio de Sancta Maria in
Sabbato, se extenderá por Europa la
costumbre de dedicar el sábado a la
Virgen, y aparecerán nuevas
antífonas para la liturgia de las
Horas. Algunas de ellas son hoy la
última oración que, antes de dormir,
sale confiada de labios de la Iglesia: 
Alma Redemptoris mater, Salve
Regina, Ave Regina caelorum, Regina



coeli laetare, compuestas todas ellas
en los siglos XI-XIII. Más tarde se
desarrollarán igualmente fiestas
marianas como la Visitación,
promovida al inicio por los
franciscanos y extendida después a
toda la iglesia latina en el siglo XIV.

Tras el concilio de Trento se amplían
a todo el rito romano otras fiestas
celebradas hasta entonces solo en
algunas regiones. Por ejemplo, San
Pío V extendió a toda la iglesia latina
la fiesta romana de la Dedicación de
Santa María ad Nives (5 de agosto).
En los siglos XVII y XVIII, diversas
conmemoraciones ligadas a la piedad
mariana de algunas órdenes
religiosas pasarán, por diversos
caminos, al Calendario general:
Nuestra Señora del Carmen
(carmelitanos), Nuestra Señora del
Rosario (dominicos), Nuestra Señora
de los Dolores (siervos de María),
Nuestra Señora de la Merced
(mercedarios), etc.



Estos movimientos que van desde la
periferia a Roma, y desde Roma a la
periferia[12] reflejan la sabiduría
maternal de la Iglesia, que promueve
todo aquello que crea unidad y al
mismo tiempo se adapta para tratar
a sus hijos «de modo distinto –con
una justicia desigual–, ya que cada
uno es diverso de los otros»[13]. Este
respeto por las tradiciones locales
perdura en el calendario actual, que
reconoce la existencia de fiestas
marianas particulares, ligadas a la
historia y devoción de los diversos
miembros del Pueblo de Dios. Eso
explica la presencia, en el calendario
de la Prelatura, de la fiesta de
Nuestra Señora del Amor Hermoso,
que se celebra el 14 de febrero.

Un momento particularmente álgido
del culto litúrgico mariano ha sido el
pasado siglo XX, que conoció cuatro
nuevas fiestas marianas: Virgen de
Lourdes (Pío X, en 1907), la
Maternidad de la Virgen María (Pío



XI, en 1931), el Corazón Inmaculado
de María (Pío XII, en 1944), y Santa
María Reina (Pío XII, en 1954).
Además de la memoria del Santísimo
Nombre de María (12 septiembre), la
última edición del Misal romano ha
incorporado las memorias libres de
Nuestra Señora de Fátima (13 de
mayo) y Nuestra Señora de
Guadalupe (12 de diciembre). La
extensión a todo el rito latino de
celebraciones ligadas a
intervenciones particulares de la
Virgen manifiesta la amorosa
vigilancia de la Iglesia, que recuerda
a sus hijos la presencia discreta pero
firme de María: junto a San José, Ella
peregrina con nosotros a través de la
historia.

Con la bendición de la Madre

Muchos pórticos de iglesias
medievales presentan una imagen
característica de Occidente: la Madre
de Dios sostiene en sus brazos al



Niño, y con su mirada y su sonrisa
acoge y despide a los peregrinos. Esta
imagen, situada en el espacio público
que se abre a la ciudad, nos habla del
estilo acogedor y misionero de María,
que da forma a la vida de la Iglesia a
través de la liturgia.

Su presencia nos recuerda que Ella
nos espera cuando acudimos a una
iglesia u oratorio para ayudarnos a
tratar a su Hijo. Saber de esta espera
de María nos lleva a recogernos, a
prepararnos bien para las distintas
acciones litúrgicas: una delicadeza
de hijos que se concreta en detalles
como llegar con antelación, sin prisa,
y disponer cuanto sea necesario
(ornato del altar, velas, libros) con
aquella atención y cariño que
nuestra Madre, «mujer
eucarística»[14], pondría al
prepararse para la «fracción del pan»
de la primitiva Iglesia[15].



La alegría de la Toda Hermosa está
en «reproducir en los hijos los rasgos
espirituales del Hijo
primogénito»[16]. En la escuela de
santa María, «la Iglesia aprende a ser
cada día “sierva del Señor”, a estar
lista para ir al encuentro de las
situaciones de mayor necesidad, a
estar atenta con los pequeños y
excluidos»[17]. Por eso, tras
invitarnos a entrar para ser
transformados por Él, nuestra Madre
vuelve a saludarnos y desde el
pórtico nos envía a esa «hermosísima
guerra de paz»[18], codo con codo
con nuestros hermanos los hombres.

Juan Rego

[1] Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium (4-XII-1963),
103.



[2] Cfr. Misal Romano, Canon
Romano.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios,
275.

[4] Cfr. Liturgia de las horas, Ad
completorium, Antífona Sub tuum
praesidium.

[5] San Josemaría, “La Virgen María”,
en Por las sendas de la fe, Madrid,
Cristiandad 2013, 170-171.

[6] Cfr. Collectio Missarum de Beata
Vergine Maria, nn. 13.17.

[7] Son las siguientes: 1 de enero, La
Madre de Dios; 15 de agosto, La 
Asunción; 8 de diciembre: La 
Inmaculada Concepción.

[8] 31 de mayo, La Visitación; 8 de
septiembre, La Natividad.

[9] Sábado después de la solemnidad
del Sacratísimo Corazón de Jesús, 
Corazón Inmaculado de María; 22 de



agosto, Santa María Reina; 15 de
septiembre, Nuestra Señora de los
Dolores; 7 de octubre, Nuestra Señora
del Rosario; 21 de noviembre, 
Presentación de María en el Templo.

[10] 11 de febrero, Nuestra Señora de
Lourdes; 13 de mayo, Nuestra Señora
de Fátima; 16 de Julio, Nuestra Señora
del Monte Carmelo; 5 de Agosto, 
Dedicación de la Basílica de Santa
María Mayor; 12 de septiembre, 
Santo Nombre de María; 12 de
diciembre, Nuestra Señora de
Guadalupe.

[11] San Josemaría, “Las riquezas de
la fe”, en Por las sendas de la fe, 31.

[12] Cfr. San Josemaría, Forja, 638.

[13] Amigos de Dios, 173.

[14] San Juan Pablo II, Enc. Ecclesia
de Eucharistia (17-IV-2013), 53-58.

[15] Cfr. Hch 2, 42.



[16] Beato Pablo VI, Ex. ap. Marialis
cultus (2-II-1974), 57.

[17] Francisco, Homilía, 5-VII-2014.

[18] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 76.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/virgen-maria-
liturgia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/virgen-maria-liturgia/
https://opusdei.org/es-py/article/virgen-maria-liturgia/
https://opusdei.org/es-py/article/virgen-maria-liturgia/

	El tiempo de una presencia (IX): «Me llamarán bienaventurada», santa María en el año litúrgico

