
opusdei.org

Formación de la
personalidad (VI):
una vida en diálogo
con los demás

Saber escuchar y estar abierto a
las opiniones de los otros, son
condiciones indispensables
para vivir la caridad. Sólo así el
diálogo mutuo será ocasión
ordinaria de acercarse a la
Verdad. Nuevo texto de la
colección sobre “Educación de
la personalidad”

13/09/2015



“El horno prueba los vasos del
alfarero, y la prueba del hombre está
en su conversación. El fruto muestra
cómo se cultivó un árbol; así, la
palabra, los pensamientos del
corazón humano”[1]. Una nota
esencial de la madurez personal es la
capacidad de diálogo, una actitud de
apertura hacia los demás que se
manifiesta en la cordialidad del trato
y en un sincero deseo de aprender de
cada persona.

“Conocer a otras personas, otras
culturas, nos hace siempre mucho
bien, nos hace crecer (…). El diálogo
es muy importante para la propia
madurez, porque en la confrontación
con otra persona, en la confrontación
con las demás culturas, incluso en la
confrontación con las demás
religiones, uno crece: crece, madura.
Cierto, existe un peligro: si en el
diálogo uno se cierra y se enfada,
puede pelear; es el peligro de pelear,
y esto no está bien porque nosotros



dialogamos para encontrarnos, no
para pelear. Y, ¿cuál es la actitud más
profunda que debemos tener para
dialogar y no pelear? La
mansedumbre, la capacidad de
encontrar a las personas, de
encontrar las culturas, con paz; la
capacidad de hacer preguntas
inteligentes: ‘¿Por qué tú piensas así?
¿Por qué esta cultura hace así?’.
Escuchar a los demás y luego hablar.
Primero escuchar, luego hablar”[2].

Saber escuchar

La Sagrada Escritura cubre de elogios
a quienes saben escuchar, y desdeña
en cambio la actitud de quienes no
prestan atención a los demás. “Oído
que escucha reprensión saludable,
habita en medio de sabios”[3], dice el
libro de los Proverbios; y el apóstol
Santiago aconseja “que cada uno sea
diligente para escuchar, lento para
hablar y lento para la ira”[4] En
ocasiones, los hagiógrafos recurren



incluso a una fina ironía: “hablar a
quien no escucha, como despertar a
alguien de un sueño profundo”[5].

Un problema frecuente para
escuchar es que, mientras otro habla,
recordamos algo que tiene que ver
con lo que nos cuenta, y estamos
pendientes de decir “la nuestra” en
cuanto haya una pausa. Se producen
entonces conversaciones quizá
animadas, en las que unos a otros se
quitan la palabra, pero en las que se
escucha poco.

Otras veces, el problema es que la
conversación no surge de modo
espontáneo, y hay que poner empeño
en buscarla, con inteligencia. En esos
casos, hay que evitar la presunción,
es decir, la tendencia a mostrar a
cada momento nuestra agudeza o
nuestros conocimientos; por el
contrario, conviene mostrarse
abiertos y receptivos, deseosos de
aprender de los demás, de modo que



ampliemos cada día nuestro abanico
de intereses. De este modo
escucharemos con atención cosas
que quizá inicialmente no nos
interesan demasiado, sin que eso
implique hipocresía por nuestra
parte: se trata muchas veces de un
esfuerzo sincero por sobreponerse al
propio criterio, y por agradar y
aprender.

Saber conversar requiere conjugar la
audacia con la prudencia, el interés
con la discreción, el riesgo con la
oportunidad. Es preciso no caer en la
ligereza, estar dispuesto a rectificar
unas palabras precipitadas o
inoportunas que quizá se nos han
escapado, o una afirmación un poco
rotunda que tendríamos que haber
ponderado mejor. En todo caso, las
buenas conversaciones dejan
siempre poso: vienen después de
nuevo a la memoria las ideas, los
argumentos expuestos por unos y
otros, surgen nuevas intuiciones, y



nace la ilusión de continuar ese
intercambio.

Apertura a los demás

Es llamativo comprobar cómo el
espíritu de algunas personas
envejece prematuramente, y en
cambio otras permanecen jóvenes y
animosas hasta el final de sus días.
Hay que pensar que todos tenemos
dentro muchos recursos aún sin
usar: talentos que no hemos
aprovechado, fuerzas que nunca
hemos puesto a prueba. Y, por muy
ocupados o cansados que estemos, no
podemos dejar de avanzar, de
aprender y de ser receptivos a las
ideas de los demás.

Conviene que salgamos de nosotros
mismos; que nos abramos a Dios y,
por Él, a los demás. Superaremos
entonces ese egocentrismo que a
veces nos lleva a acomodar la
realidad a la estrechez de nuestros
intereses o a nuestra particular



visión de las cosas, y estaremos más
en guardia ante ciertas deficiencias
que crean distancias con las
personas y que, por tanto, entrañan
inmadurez: expresarnos con una
rotundidad que muchas veces no se
corresponde con nuestro
conocimiento de las cosas;
manifestar nuestras opiniones con
un tono de censura hacia los demás;
servirnos de soluciones
prefabricadas o de consejos
repetitivos y manidos; irritarnos
cuando alguien no piensa como
nosotros, aunque luego nos digamos
a favor de la diversidad y de
tolerancia; llenarnos de celos cuando
alguien sobresale a nuestro
alrededor; exigir a otros un nivel de
perfección que les sobrepasa, y que
tal vez nosotros mismos no
alcanzamos; pedir sinceridad y
franqueza, cuando en cambio quizás
nos resistimos a las correcciones.

Madurez y sentido crítico



Cuando miramos a los demás con
afecto, muchas veces advertiremos
que podemos ayudarles con un
consejo de amigo; les diremos con
confianza lo que otros quizá también
han visto pero no han tenido la
lealtad de comentarles. Solo ese
fundamento, la caridad, hace que la
corrección o la crítica sea
verdaderamente útil y constructiva:
“cuando hayas de corregir, hazlo con
caridad, en el momento oportuno,
sin humillar..., y con ánimo de
aprender y de mejorar tú mismo en
lo que corrijas”[6].

La clave de nuestra capacidad de
hacer cambiar a los demás está en
cierta manera ligada a nuestra
capacidad de cambiarnos a nosotros
mismos. Cuando se sabe lo que
cuesta mejorar, lo difícil que resulta
y, al tiempo, lo importante y
liberador que es, entonces es más
fácil observar a los demás con cierta
objetividad y ayudarles realmente. El



que sabe decirse las cosas claras a sí
mismo, sabe cómo y cuándo
decírselas a los demás, y es capaz
también de escucharlas con buena
disposición.

Saber recibir y aceptar la crítica es
prueba de grandeza espiritual y de
profunda sabiduría: “Quien ama la
instrucción, ama el saber, y quien
odia la corrección es un estúpido”[7].
Sin embargo, aceptar lo que nos
dicen los demás no supone vivir
siempre pendientes de la crítica en
nuestra vida profesional o social,
bailando al son de lo que se diga o se
deje de decir sobre lo que hacemos o
somos, porque esa preocupación
acabaría siendo patológica. A veces,
el que hace bien las cosas puede ser
bastante criticado: lo censuran quizá
los que no hacen nada, porque ven
su vida y su trabajo como una
acusación[8]; o los que obran de
modo contrario, porque lo
consideran un enemigo; o a veces



también los que hacen las mismas o
parecidas cosas, porque se ponen
celosos. No faltan casos así, en los
que hay que hacerse “perdonar” por
los que apenas hacen nada y por los
que no conciben que se pueda hacer
nada bueno sin contar con ellos. En
esos casos, como nos aconsejaba
nuestro Padre, “hemos de saber
callar, rezar, trabajar, sonreír... y
esperar. No deis importancia a esas
insensateces: quered de veras a todas
esas almas. Caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu!”[9]

La responsabilidad de dar ejemplo

La madurez aúna la apertura a los
demás con la fidelidad al propio
camino y a los propios principios,
incluso cuando apenas se encuentra
eco o aceptación en el propio
entorno. Es cierto que la indiferencia
que percibimos a nuestro alrededor
puede indicarnos que también
nosotros tenemos quizá algo que



cambiar, o al menos que explicar o
presentar mejor. Pero hay algunas
cosas que no deben cambiar nunca
en nosotros, pase lo que pase, nos
escuchen o no, nos alaben o nos
insulten, lo agradezcan o lo rechacen,
lo aprueben o lo reprueben: “ese
contraste, por confirmar con tus
obras tu fe, es precisamente la
naturalidad que yo te pido”[10].

No es infrecuente que una persona se
sienta sola y sin apoyo en algunos de
sus mejores empeños. La tentación
de desistir puede ser muy fuerte. Le
podrá parecer entonces que su
ejemplo o su testimonio no sirven
para mucho, pero no es así: una
cerilla quizá no ilumina toda la
habitación, pero todos en la
habitación pueden verla. Tal vez hay
muchas personas que se sienten
incapaces de imitar ese ejemplo, pero
saben que quieren seguirlo en la
medida en que puedan, y ese
testimonio tira de ellos para arriba.



Todos recordamos cómo nos ha
ayudado a mejorar el buen ejemplo
de tantas personas Y, sin embargo, es
probable que muchos de ellos sepan
muy poco acerca de su efecto real
sobre nosotros. Es grande la
responsabilidad que tenemos de
influir positivamente en los demás.
“No puedes destrozar, con tu desidia
o con tu mal ejemplo, las almas de
tus hermanos los hombres”[11].
Debemos hablar, aconsejar, exhortar,
animar, pero sobre todo procurar
que nuestras palabras estén avaladas
por nuestras obras, por el testimonio
de nuestra propia vida. Es imposible
lograrlo siempre, e incluso la
mayoría de las veces, pero hemos de
querer ser una ayuda para todos, y
saber pedir perdón de corazón si
hemos dado mal ejemplo.

Una lucha de toda la vida

La apertura a los demás va muy
unida a nuestro avance en una tarea



que nos ocupará toda la vida:
reconocer el rostro de la soberbia y
luchar por ser más humilde. La
soberbia se cuela por los resquicios
más sorprendentes de nuestra
relación con los demás. Si se nos
mostrara de frente, su aspecto nos
resultaría repulsivo, y por eso una de
sus estrategias más habituales es
ocultar su rostro, disfrazarse. La
soberbia suele esconderse dentro de
otra actitud aparentemente positiva,
a la que contamina sutilmente.
Después, cuando se hace fuerte,
crecen sus manifestaciones más
simples y primarias, propias de la
personalidad inmadura: la
susceptibilidad enfermiza, el
continuo hablar de uno mismo, la
vanidad y afectación en los gestos y
el modo de hablar, las actitudes
prepotentes o engreídas, junto al
decaimiento profundo al percibir la
propia debilidad.



La soberbia unas veces se disfraza de
sabiduría, de lo que podríamos
llamar una soberbia intelectual que
toma apariencia de rigor. Otras, se
oculta detrás de un apasionado afán
de hacer justicia o de defender la
verdad, cuando en el fondo late
sobre todo un sentimiento de
revancha, o una ortodoxia altiva que
avasalla: un afán de precisarlo todo,
de juzgarlo todo. Se trata de actitudes
que, en lugar de servir a la verdad, se
sirven de ella -de una sombra de ella-
para alimentar el deseo de quedar
por encima de los demás.

Igual que no existe la salud total y
perfecta, tampoco podemos acabar
por completo con las argucias de la
soberbia. Pero podemos detectarla
mejor, y no dejar que nos gane
terreno. Habrá ocasiones en que nos
engañará, porque tiende a
atrincherarnos: nos hace reticentes a
que los demás nos hagan ver
nuestros defectos. Pero si nosotros



no vemos su rostro, oculto de
diversas maneras, quizá los demás sí
lo habrán podido ver. Si somos
capaces de escuchar la advertencia
fraterna, la crítica constructiva, nos
será mucho más fácil
desenmascararla. Hace falta ser
humilde para aceptar la ayuda de los
demás. Y hace falta también ser
humilde para ayudar a los demás sin
humillar.

La madurez se cifra, en fin, en “el
“sano prejuicio psicológico” de
pensar habitualmente en los
demás”[12]. La personalidad que
Dios quiere para nosotros –y a la que
todos aspiramos, aunque a veces
busquemos en otra parte- es la de
quien ha llegado a tener “un corazón
que ama, un corazón que sufre, un
corazón que se alegra con los
demás”[13].

Alfonso Aguiló



[1] Si 27, 6-7.

[2] Francisco, Discurso, 21-VIII-2013.

[3] Pr 15, 31.

[4] St 1, 19

[5] Si 22, 8.

[6] Forja, n. 455.

[7] Pr 12, 1.

[8] Cfr. Sb 2, 10-20.

[9] San Josemaría, Carta a sus hijos
de Holanda, 20-III-1964. Cfr. Vázquez
de Prada, A. El Fundador del Opus
Dei (III), Madrid: Rialp, 2003, p. 530.

[10] Camino, n. 80.

[11] Forja, n. 955.

[12] Forja, n. 861.



[13] Francisco, Discurso, 17-VI-2013.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/una-vida-en-
dialogo-con-los-demas/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/una-vida-en-dialogo-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-py/article/una-vida-en-dialogo-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-py/article/una-vida-en-dialogo-con-los-demas/

	​Formación de la personalidad (VI): una vida en diálogo con los demás

