opusdei.org

Trabajar bien,
trabajar por amor
(II): Trabajar a
conciencia

A quien desea ser santo, no le
basta trabajar: debe trabajar
bien, empefidndose, aceptando
los fracasos, y aprendiendo a
vivir las virtudes -como la
paciencia o la caridad- en su
ocupacion diaria. Texto
editorial sobre la santificacion
del trabajo.

01/09/2009



Si queremos de veras santificar el
trabajo, hay que cumplir
ineludiblemente la primera
condicion: trabajar, jy trabajar
bien!, con seriedad humana y
sobrenatural([1].

Ya hemos visto, en un articulo
precedente, que trabajar por un
motivo sobrenatural es como el
alma de la santificacion del
trabajo[2]. Ahora nos detendremos a
considerar que la materia, por asi
decir, a la que da vida ese alma es el
trabajo bien hecho, pues el motivo
sobrenatural, si es auténtico amor a
Dios y al projimo, reclama
necesariamente que procuremos
llevar a cabo nuestra tarea lo mejor
posible.

De modo particular hemos de tener
presente que, segun ensefid San
Josemaria, la santificacion del
trabajo ordinario supone la buena
realizacion del trabajo mismo, la


https://opusdei.org/es-es/article/un-motivo-sobrenatural/
https://opusdei.org/es-es/article/un-motivo-sobrenatural/

perfeccion también humana, el buen
cumplimiento de todas las
obligaciones profesionales y sociales.
Es trabajar a conciencia, con sentido
de responsabilidad, con amor y
perseverancia, sin abandonos ni
ligerezas.

Para meditar con fruto esa
ensefianza del fundador del Opus
Dei, conviene observar que cuando
hablamos de "trabajar bien" nos
referimos ante todo a la actividad de
trabajar, no al resultado del trabajo.

Puede suceder que se trabaje bieny
sin embargo la tarea salga mal, ya
sea por una equivocacion
involuntaria o por causas que no
dependen de uno mismo. En estos
casos —que se presentan a menudo-
aparece con claridad la diferencia
entre quien trabaja con sentido
cristiano y quien busca
principalmente el éxito humano.
Para el primero lo que tiene valor es,



ante todo, la misma actividad de
trabajar y, aunque no haya obtenido
un buen resultado, sabe que no se ha
perdido nada de lo que ha procurado
hacer bien por amor a Dios y afdn de
corredimir con Cristo; por eso no se
rebela ante las contrariedades —
tratando de superarlas—, sino que ve
la posibilidad de unirse mas a la Cruz
del Sefior. En cambio, para el
segundo, todo se ha malogrado si no
ha salido bien. Evidentemente, quien
piense de este modo nunca
entendera qué es santificar el
quehacer profesional.

Trabajar a conciencia es trabajar con
perfeccion humana por un motivo
sobrenatural. No es trabajar
humanamente bien y "después”
afiladir un motivo sobrenatural. Es
algo mas profundo. Es el amor a Dios
lo que debe llevar a un cristiano a
realizar con perfeccidon su tarea,
porque no podemos ofrecer al
Senor algo que, dentro de las



pobres limitaciones humanas, no
sea perfecto, sin tacha, efectuado
atentamente también en los
minimos detalles: Dios no acepta
las chapuzas. No presentaréis
nada defectuoso, nos amonesta la
Escritura Santa, pues no seria
digno de El (Lv 22, 20)[3].

Cuando se procura actuar de este
modo es normal que el trabajo salga
bien y se obtengan buenos
resultados. Mas aun, es frecuente
que quien busca santificar el trabajo
destaque profesionalmente entre sus
iguales porque, el amor a Dios
impulsa a excederse gustosamente,
y siempre, en el deber y en el
sacrificio[4]. Pero no hay que
olvidar nunca —vale la pena
repetirlo— que Dios permite a veces
contradicciones y fracasos humanos
para que purifiquemos la intencion y
participemos de la Cruz del Sefior. Y
esto no significa que no se haya



trabajado bien y santificado esa
tarea.

VIRTUDES HUMANAS EN EL
TRABAJO

El trabajo bien hecho pone en
practica las virtudes humanas
informadas por la caridad. Es toda
una trama de virtudes la que se
pone en juego al desempenar
nuestro oficio, con el propdsito de
santificarlo: la fortaleza, para
perseverar en nuestra labor, a
pesar de las naturales dificultades
y sin dejarse vencer nunca por el
agobio; la templanza, para gastarse
sin reservas y para superar la
comodidad y el egoismo; la justicia,
para cumplir nuestros deberes con
Dios, con la sociedad, con la
familia, con los colegas; la
prudencia, para saber en cada caso
qué es lo que conviene hacer, y
lanzarnos a la obra sin dilaciones...
Y todo, insisto, por Amor(5].



Todas las virtudes humanas son
necesarias, porque forman un
entramado en el que los hilos se
refuerzan entre si. Pero hay un
orden entre ellas: unos hilos que se
ponen antes que otros, 1o mismo que
al tejer un tapiz.

Como la primera condicion es
trabajar y trabajar bien, se
comprende que nuestro Fundador
destaque dos virtudes humanas -la
laboriosidad y la diligencia-, que
se confunden en una sola: en el
empefio por sacar partido a los
talentos que cada uno ha recibido
de Dios[6].

Como en la pardbola del Evangelio, el
Sefior nos ha otorgado los talentos
necesarios para cumplir la mision de
ponerle en la entrafia de las
actividades humanas santificando la
profesion propia de cada uno. No es
licito comportarse como el siervo
malo y perezoso[7] que enterro el



talento recibido. Dios quiere que
hagamos rendir, por amor suyo, los
dones que nos ha dado. Y para esto
hay que trabajar con empefio y
constancia, con rigor, con calidad
humana, poniendo todo el esfuerzo
necesario.

La laboriosidad y la diligencia
inclinan juntas a afrontar el trabajo
que se debe hacer, no cualquier cosa
o0 lo que apetece, y a realizarlo como
y cuando se debe. El que es
laborioso aprovecha el tiempo, que
no solo es oro, jes gloria de Dios!
Hace lo que debe y esta en lo que
hace, no por rutina, ni por ocupar
las horas, sino como fruto de una
reflexion atenta y ponderada. Por
eso es diligente. El uso normal de
esta palabra -diligente- nos evoca
ya su origen latino. Diligente viene
del verbo diligo, que es amar,
apreciar, escoger como fruto de
una atencion esmeraday
cuidadosa. No es diligente el que se



precipita, sino el que trabaja con
amor, primorosamente[8].

Es preciso luchar contra la pereza,
vicio capital y madre de todos los
vicios[9]. Una de sus formas es la
tardanza en el cumplimiento de las
obligaciones[10]: aplazando lo que
cuesta y dando prioridad a otras
cosas que gustan mas o exigen
menos esfuerzo. No dejes tu trabajo
para maiana[11], aconseja San
Josemaria, porque a veces, con
falsas excusas, somos demasiado
comodos, nos olvidamos de la
bendita responsabilidad que pesa
sobre nuestros hombros, nos
conformamos con lo que basta
para salir del paso, nos dejamos
arrastrar por razonadas
sinrazones para estar mano sobre
mano, mientras Satanasy sus
aliados no se toman
vacaciones[12]. No servimos a Dios
con lealtad cuando nos puedan
sefialar como vagos, informales,



frivolos, desordenados, perezosos,
inutiles...[13].

El quehacer profesional es campo
para el ejercicio de todas las virtudes
humanas, imitando el ejemplo de los
afos de Jesus en Nazaret. El orden y
la serenidad, la alegria y el
optimismo, la reciedumbre y la
constancia, la lealtad, la humildad y
la mansedumbre, la magnanimidad y
todas las demas virtudes que aqui no
es posible ni siquiera mencionar,
hacen del trabajo profesional terreno
fecundo que se llena de frutos con la
lluvia de la gracia.

Sin la lucha para practicar
diariamente estas virtudes es facil
caer en el error de quienes se
consideran cristianos "practicantes"
porque asisten a unos actos de culto
y recitan unas oraciones, pero dejan
que su vida profesional discurra, mas
o0 menos descaradamente, al margen



de la moral cristiana, con faltas de
justicia, de veracidad, de honradez...

Una labor de este género no es
agradable a Dios, y no puede decirse
que esté bien hecha, ni santificada,
aunque obtenga resultados brillantes
a los ojos humanos y destaque por su
perfeccion técnica en algunos
aspectos. San Josemaria ha ensefiado
siempre a poner en practica la fe —ja
encarnarla!- en el trabajo
profesional, con unidad de vida. Y
esto se logra mediante las virtudes
humanas informadas por la caridad.

Sin la caridad, el esfuerzo humano
no basta para santificar el trabajo,
porque la caridad —el amor
sobrenatural a Dios y a las almas-es
la esencia de la santidad. Un
cristiano que sea muy eficaz, si falta
a la caridad no santifica su trabajo.
En realidad tampoco puede decirse
que trabaje muy bien, porque la
caridad va dentro de las virtudes, y



su falta se manifiesta antes o después
en la quiebra de éstas: en injusticias,
en odios, en ira, en envidia...

El amor a Dios no es un sentimiento
inoperante. Es el acto de la virtud
teologal de la caridad que, junto con
la fe y la esperanza, debe gobernar la
realidad concreta de la vida de un
hijo de Dios mediante el ejercicio de
las virtudes humanas. Sélo asi
podemos identificarnos a Cristo,
perfecto Dios y perfecto Hombre.

COSAS PEQUENAS

Las virtudes cristianas se
manifiestan y se desarrollan en la
actividad profesional
ordinariamente a traves de cosas
pequerias. La misma laboriosidad,
que de alguan modo es la condicion de
las demads virtudes en el trabajo, no
consiste solo en trabajar mucho,
porque no hay que olvidar que a
fuerza de descuidar detalles,
pueden hacerse compatibles



trabajar sin descanso y vivir como
un perfecto comodon|[14].

Esta virtud puede perder su genuino
valor si se descuida la lucha en
aquellos detalles de orden a los que
quiza no se siente inclinacion, o de
puntualidad al comenzar y terminar
el trabajo, o se posterga la atencion a
la familia, o se desatienden las
iniciativas apostolicas con la excusa
de que el trabajo absorbe casi todas
las energias. El cuidado de las cosas
pequenias protege de este peligro
porque custodia la rectitud de
intencion, ya que muchos detalles
solo brillan ante Dios.

La santidad no consiste en hacer
cosas cada dia mas dificiles, decia
San Josemaria, sino en hacerlas cada
dia con mas amor. El secreto para
realizar cada dia mejor el trabajo son
las cosas pequenias: detalles que
estdn al alcance de un hijo de Dios y



que dan un remate de perfeccion a
nuestra actividad.

Otra cosa distinta es el
"perfeccionismo”, el defecto de
buscar como fin la perfeccion por la
perfeccion en el resultado exterior
del trabajo. Este defecto encierra una
deformacion de las virtudes
humanas, muestra que se ha perdido
la vision de conjunto, el sentido de la
prudencia que dicta a veces que lo
mejor es enemigo de lo bueno, porque
pretender lo mejor llevaria a
descuidar otras exigencias del
trabajo bien hecho, como acabarlo en
el plazo oportuno. El perfeccionismo
es un sucedaneo de la perfeccion,
que revela amor propioy
complacencia vana, y es preciso
combatirlo con el realismo de la
humildad cristiana que sabe
reconocer las propias limitaciones y
confiar en Dios.



El ha creado todo por amor, y sus
obras son perfectas: Dei perfecta sunt
opera[15]. Nuestro trabajo es una
participacion en la obra
creadora[16], y ha de ser también
perfecto, en lo que depende de
nuestras fuerzas, con la gracia de
Dios.

El cuidado de las cosas pequefias
caracteriza el modo divino de
trabajar de un hijo de Dios, porque
manifiesta la perfeccion del amor. Y
es fundamental llegar a ser
contemplativos en el trabajo, porque
asi como Dios creo y vio que era
bueno[17] —contemplo¢ el reflejo de su
Amor y Verdad en lo que habia
creado- analogamente, con la
infinita distancia que comporta aqui
la analogia, nuestro trabajo sera
bueno y medio de contemplacion si
es una tarea no solo acabada hasta el
detalle, sino llevada a cabo con
rectitud moral. Asi el trabajo sera
oracion. Oracion contemplativa, pues



un trabajo realizado con perfeccidn,
poniendo amor en las cosas
pequenas, permite descubrir ese
algo divino que en los detalles se
encierra[18]. Por eso, concluia
nuestro Padre, cuando un cristiano
desempena con amor lo mas
intrascendente de las acciones
diarias, aquello rebosa de la
trascendencia de Dios[19].

APRENDER A TRABAJAR BIEN

El panorama maravilloso que se abre
ante nuestros ojos ha de ser puesto
por obra en nuestra vida. No basta
querer hacer el bien, sino que hay
que saber hacerlo[20]. Servir a Dios
y a los demads con nuestro trabajo,
requiere preparacion, competencia
no solo técnica sino moral, humana y
cristiana.

Para servir, servir, son unas
palabras que San Josemaria queria
grabar en nuestros corazones con el
fin de que no olvidasemos que no



basta la "buena voluntad" para ser
un buen médico o una buena ama de
casa, sino que se requieren
conocimientos y virtudes. No creo
en la rectitud de intencion de
quien no se esfuerza en lograr la
competencia necesaria, con el fin
de cumplir debidamente las tareas
que tiene encomendadas[21].

La "formacion profesional” para
santificar el trabajo no consiste sélo
en unos conocimientos tedricos
previos. Se necesita mucho mas
como se ha dicho antes: hacen falta
virtudes humanas informadas por la
caridad. Por este motivo,
principalmente, la formacion
profesional dura toda la vida, y se
mejora dia a dia poniendo emperio
en crecer en las virtudes cristianas.
No basta el afan de poseer esas
virtudes: es preciso aprender a
practicarlas. Discite benefacere (Is
1,17), aprended a hacer el bien.
Hay que ejercitarse habitualmente



en los actos correspondientes —
hechos de sinceridad, de
veracidad, de ecuanimidad, de
serenidad, de paciencia-, porque
obras son amores, y no cabe amar
a Dios solo de palabra, sino con
obrasy de verdad (1 Jn 3, 18)[22].

Cauce estupendo para esta formacion
es la direccion espiritual personal. Si
sabemos abrir el alma de par en par,
podremos recibir consejos certeros —
a veces indicaciones sobre deberes
morales o de conciencia—, porque el
Espiritu Santo da su luz y su gracia a
través de ese medio. También hemos
de estar dispuestos a recibir esta
formacion en el mismo lugar de
trabajo, sabiendo aprovechar las
observaciones de quienes nos
rodean. Se requiere para esto
humildad, sencillez para admitir las
propias limitaciones y para dejarse
ayudar evitando la suficiencia, la
presuncion y la vanidad.



ILUSION PROFESIONAL

Una disposicion interior muy
conveniente para aprender a
trabajar es la ilusion profesional.
Pero es importante tener una idea
justa, elevada, de lo que debe ser esta
ilusion en un cristiano, para no
reducirla a una simple inclinacion
natural.

En rigor es el anhelo de servir a Dios
y a los demas con nuestro trabajo, el
deseo de contribuir con la propia
actividad profesional al progreso
humano orientandolo con sentido
cristiano, y a empapar asi la sociedad
con el espiritu de Cristo. Esta es la
médula de la ilusion profesional de
un hijo de Dios, que despierta el
interés humano por la tarea que se
realiza y lo alimenta desde la raiz
con una savia de esperanza
sobrenatural que mantiene vivo el
empefio de convertir la prosa



diaria en endecasilabos, en verso
heroico[23].

Las actividades mas ordinarias no
son ya un monaétono sucederse de
acciones que se repiten, como no lo
fueron en la vida de Jesus, Maria y
José en Nazaret. Se descubre una
nueva dimension en nuestras tareas,
y se goza con la presencia de Dios
que las aprueba, acogiendo la
ofrenda del trabajo bien hecho.

Para un hijo de Dios, la ilusion
profesional no es un gusto o un
capricho. Es la ilusion de realizar el
trabajo que Dios quiere para que se
santifique y dé fruto. Por esto hay
una vocacion profesional, que es
parte importante de la vocacion
divina. Pero ese querer de Dios se
descubre no sdlo por las
inclinaciones y aptitudes —que
ciertamente cuentan-, sino también
por las circunstancias en las que
cada uno se encuentra por



Providencia divina, y concretamente
por los deberes que ha de cumplir y
los servicios que de hecho puede
prestar.

Todo este conjunto de factores
configura la vocacion profesional, y
se llama "vocacion" porque
efectivamente representa una
llamada de Dios a elegir, de acuerdo
con las circunstancias personales, la
actividad profesional mas
conveniente como materia de
santificacion y apostolado.

En este marco se ve cuan lejos de la
ilusion profesional esté esa patologia
que suele llamarse profesionalitis. Lo
primero es el amor al trabajo como
medio de santificacion y apostolado;
lo segundo es la esclavitud a un idolo
que se ha puesto como fin. Y esto
ultimo puede suceder sin haberlo
pretendido expresamente, por haber
descuidado rectificar la intencion y
haberse movido en la practica por



metas terrenas poniendo en el
triunfo la propia complacencia.

San Josemaria advierte de este
peligro: coloca los quehaceres
profesionales en su sitio:
constituyen exclusivamente
medios para llegar al fin; nunca
pueden tomarse, ni mucho menos,
como lo fundamental. jCuantas
"profesionalitis" impiden la union
con Dios![24]. Aprender a trabajar
bien es también aprender a poner el
trabajo en su sitio, un sitio tan
importante como el de eje de la
santificacion en la vida ordinaria,
pero siempre un medio.

kK 3k

Alo buenos profesionales se les
conoce por su trabajo. A San José
todos le conocian como el artesano, y
a Jesus como el hijo del artesano,
fabri filius[25], y artesano El
mismo[26]. No nos ha quedado el
resultado de su trabajo, ninguno de



los enseres que fabricaron, con
calidad, con la perfeccion que
permitian las herramientas,
trabajando con esfuerzo, orden,
alegria..., mientras Santa Maria se
ocupaba con el mismo espiritu de las
tareas del hogar. Nos ha quedado en
cambio el amor redentor de Jesus en
ese quehacer, y el de Maria y José
unidos al suyo con un solo corazon.
Fsta es la esencia de la santificacion
del trabajo.

[1] Forja, n. 698.

[2] Cfr. Camino, n. 359.
[3] Amigos de Dios, n. 55.
[4] Surco, n. 527.

[S] Amigos de Dios, n. 72.
[6] Ibidem, n. 81.

[7] Mt 25, 26.



[8] Amigos de Dios, n. 81.

[9] Surco, n. 505. Cfr. Catecismo de la
Iglesia Catdlica, n. 1866.

[10] Santo Tomas de Aquino, S.Th., II-
I1, q. 54, a. 2, ad 1.

[11] Camino, n. 15.

[12] Amigos de Dios, n. 62.
[13] Ibidem.

[14] Surco, n. 494.

[15] Dt 32, 4 (Vg).

[16] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2427.

[171Gn 1, 10 ss.
[18] Conversaciones, n. 116.
[19] Ibidem, n. 116.

[20] Es Cristo que pasa, n. 50.



[21] Ibidem.

[22] Amigos de Dios, n. 91.
[23] Es Cristo que pasa, n. 50.
[24] Surco, n. 502.

[25] Mt 13, 55.

[26] Cfr. Mc 6, 3.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/trabajar-a-
conciencia/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-py/article/trabajar-a-conciencia/
https://opusdei.org/es-py/article/trabajar-a-conciencia/
https://opusdei.org/es-py/article/trabajar-a-conciencia/

	Trabajar bien, trabajar por amor (II): Trabajar a conciencia

