
opusdei.org

Templanza

Seguimos a continuación las
consideraciones del capítulo
Templanza del libro de F.
Fernández Carvajal, "Pasó
haciendo el bien", Palabra,
2016.

16/03/2019

Consiste en una armonía interior que
posibilita a la persona elegir bien.
Virtud cardinal que nos ayuda a
disfrutar de los bienes con libertad,
sin conceder que nos dominen ni
esclavicen. El papa Francisco dice de



“la templanza que es el sentido de la
medida[1]”.

La templanza permite que nuestra
vida no pierda el Norte que señala
siempre a Dios. Se trata de acertar en
las acciones, teniendo claro el
objetivo de nuestra vida, alcanzar el
Cielo, ser felices. Si los vicios, la
avaricia de dinero acaparan la vida
de las personas, estas pierden de
vista el fin para el que han nacido,
que es amar, amar a Dios sobre todas
las cosas y a los demás por Dios,
hacer el bien.

No se esconde la dificultad para
lograr el equilibrio y la armonía
interior, causada por la herida del
pecado original. Las inclinaciones
hacia los bienes creados pueden
llegar a ser muy fuertes. Las
personas que son arrastradas por las
tentaciones se empequeñecen, se
sienten atraídas por unas metas que,
una vez alcanzadas, no proporcionan



la felicidad que se buscaba. Así, el
hombre se encuentra ciego ante el
horizonte y no camina, no crece, no
alcanza el fin al que Dios le llama.

La templanza es esa protección y
amparo que nos permite mantener el
equilibrio necesario para ayudar a
los demás y ser felices. A veces,
algunas actividades, costumbres,
aficiones que son en sí buenas, se
convierten en indispensables y les
dedicamos excesiva atención y
tiempo; de alguna forma, nos atan o
nos impiden dedicarnos a deberes
más importantes.

Corazón inquieto

Para que podamos elegir el bien en
cada momento, hemos de consentir
la acción de Dios en nuestra vida.
“Quien está lejos de Dios, también
está lejos de sí mismo, alienado de sí
mismo, y sólo puede encontrarse a sí
mismo si se encuentra con Dios. De
este modo logra llegar a sí mismo, a



su verdadero yo, a su verdadera
identidad”[2]. Buscar a Dios con las
decisiones y elecciones es la
manifestación más clara de nuestra
apuesta por Él, y el cauce adecuado
para que actúe en nosotros, y su
gracia nos transforme.

La experiencia de san Agustín es
muy elocuente, con una afirmación
muy famosa del inicio de las 
Confesiones (autobiografía espiritual
escrita en alabanza de Dios): "Nos
hiciste, Señor, para ti, y nuestro
corazón está inquieto, hasta que
descanse en ti" (I, 1, 1). La elección
del bien, el ejercicio de la templanza,
se basa en el plan de Dios que ha
inscrito en nuestros corazones.

Después de la negativa del joven rico
a dejar sus bienes, Jesús dijo a sus
discípulos “qué difícilmente entrará
un rico en el reino de los cielos” (Mt
19,23). Ellos se sorprenden; quizá,
también nosotros podemos



asombrarnos por tal negativa ante la
llamada de Dios. El mal comienza
cuando aparece la codicia, el amor
desmedido al dinero, cuando se
desea tener siempre más, de un
modo imparable para fines propios,
para lujos y caprichos. El afán de
poseer muchos graneros pervierte el
corazón del hombre. El lugar que
debía ocupar Dios lo llena ahora el
dinero, los bienes materiales que se
han convertido en males. Es una
especie de epidemia que afecta a
todos: a grandes y pequeños, a
hombres y a mujeres, al que ya tiene
y al que carece de todo.

El amor a las riquezas se parece al
agua salada; cuanto más se bebe, más
sed da. El afán desmedido por poseer
más nunca tiene fin, nunca se
satisface y lleva a la infelicidad. Se
intenta llenar con bienes materiales
un vacío interior, y eso es imposible.
Nuestro corazón está hecho para
Dios y solo Él puede llenarlo.



El buen uso de la riqueza

Con gran facilidad, la abundancia de
bienes hace olvidar que la vida es
camino. El poeta castellano lo dice
así: «este mundo bueno fue / si bien
usásemos dél / como debemos, /
porque, según nuestra fe, / es para
ganar aquel / que atendemos»[3].
Recordar con frecuencia el objetivo
de nuestra vida, para no olvidarnos
el sentido que tiene, nos ayudará a
saber acertar en la elección de cada
momento.

En el mundo de los negocios no
siempre es fácil dilucidar la elección
más adecuada. A este respecto
escribió Mons. Javier Echevarría:
«Quienes se dedican a la empresa,
naturalmente han de buscar obtener
ganancias económicas razonables,
como justa retribución de sus
esfuerzos y del servicio que prestan a
la sociedad. Pero han de evitar la
tentación de buscar el dinero, el



poder o el éxito profesional por
encima de todo. (…) El dinero –como
el poder o el prestigio– es solo un
instrumento; no debe convertirse en
fin. Solo Dios, la búsqueda de su
gloria, constituye el fin –el único Fin,
con mayúscula− digno del hombre.
Por eso, y no sería bueno silenciarlo,
el mismo Jesús que alaba el uso
noble de las riquezas, reprocha la
actitud de un hombre necio que, al
recibir unos beneficios imponentes,
no piensa ni en los demás, ni en su
alma[4]».

«Lo superfluo de los ricos es lo
necesario de los pobres. Se poseen
cosas ajenas cuando se poseen cosas
superfluas»[5]. Las grandes
diferencias sociales y económicas
que existen están reclamando la
generosidad de los que más tienen.
Solo así puede ir desapareciendo la
injusticia. Cerrar los ojos ante la
miseria que padecen tantas familias,
ante el hambre de miles de niños,



ante las carencias que sufren
personas cercanas y lejanas, es una
injusticia tan grande que no se puede
medir.

La dificultad para entrar en el Reino
de los Cielos, a la que se refiere Jesús,
solo disminuye y se resuelve a través
de la solidaridad hacia los pobres.

Comer y beber razonablemente

El Señor concedió a Adán y Eva todas
las hierbas de semilla que hay sobre
la tierra y los árboles que producen
fruto de simiente para que les
sirvieran de alimento[6].
Sencillamente señaló Dios la
necesidad de alimento para todos los
seres vivos, hombres y animales.
«Jesús no es indiferente al hambre de
los hombres, a sus necesidades
materiales, pero las sitúa en el
contexto adecuado y les concede la
prioridad debida»[7].



Dios ordenó al hombre que cultivara
la tierra para alimentarse y, como
toda la creación, es algo querido y
bueno en sí mismo. Sin embargo, la
Historia y el presente ofrecen
espectáculos y acontecimientos que
parecen desmentir esta afirmación
tan natural. Porque al idolatrar la
comida, se puede llegar al
sibaritismo extremo y comer y beber
hasta la saciedad, sin decir basta, a
pesar de los perjuicios sobre la salud.

La Sagrada Escritura habla del vino
que alegra el corazón del hombre[8],
y sabemos que es cierto. Sin
embargo, con el exceso en la bebida
el hombre actúa contra sí mismo, no
solo porque daña la salud, sino por
los efectos de la embriaguez: embota
los sentidos, impide la relación con
los demás, provoca violencia,
envilece y, si se convierte en vicio,
impide trabajar y preocuparse por
los demás. Al fin, la persona no
puede pasar sin la bebida y esta



dependencia le produce un fuerte
desprecio de sí mismo.

Este es el consejo de san Pablo:
“como en pleno día, procedamos con
decoro: nada de comilonas y
borracheras; nada de lujurias y
desenfrenos; nada de rivalidades y
envidias. Revestíos más bien del
Señor Jesucristo y no os preocupéis
de la carne para satisfacer sus
concupiscencias” (Rm 13, 13-14).

Comprar por capricho

«Conténtate con lo que basta para
pasar la vida sobria y
templadamente»[9]. Un consejo para
los cristianos de todos los tiempos y
para todos, válido muy
especialmente para nuestra sociedad
de consumo.

Es fácil dejarse fascinar por multitud
de productos que se anuncian;
mercados y escaparates ofrecen y
presentan como necesarios algunos



productos o servicios en los que
muchos cifran su felicidad.

Es necesario vivir y enseñar a los
hijos a prescindir de cosas
superfluas, a no crearse necesidades,
a disfrutar de lo que tienen: vale más
compartir con ellos el tiempo de
descanso, estar próximos y
asequibles, jugar con los pequeños,
escuchar y comprender a los
mayores.

“Mirad los lirios del campo…, yo os
digo que ni Salomón en toda su
gloria se vistió como uno de ellos…
No andéis buscando qué comeréis y
qué beberéis, no andéis ansiosos,
porque todas estas cosas las buscan
las gentes del mundo, pero vuestro
Padre sabe que de ellas tenéis
necesidad” (Lc 12,27-29).

Aprender a no enfadarse;
empatizar



La ira también se dirige contra la
templanza, es una reacción
incontrolada. Las personas que se
enfadan con violencia perjudican y
amargan a los de alrededor; a veces
sus reacciones surgen por cuestiones
banales. Bastaría con que mirasen
más a su alrededor, y que fuesen algo
más razonables, más inteligentes,
para empatizar y comprender que
ese comportamiento está fuera de
lugar y desentona.

La ira puede, también, permanecer
soterrada: no aparece, pero
interiormente se convierte en rencor.
Así, existen personas que conservan
durante mucho tiempo el recuerdo
de la injuria recibida.

En ocasiones, el afán de comodidad
lleva a reaccionar mal ante un
pequeño esfuerzo. Después de todo,
se ve que la ira no sirve para nada y
que mejor hubiera sido no enfadarse.



Un sabio de la antigüedad se hace
estas preguntas acerca de los enfados
tontos: «¿De qué proceden en verdad
esos accesos de ira por una tos o
estornudo, por una mosca que no
han espantado bastante pronto, por
encontrar en nuestro camino un
perro, por caer inadvertidamente
una llave de la mano del esclavo?
¿Soportará con tranquilidad los
gritos populares, los sarcasmos del
Foro y de la curia, aquél a cuyos
oídos ofenden el ruido de una silla
arrastrada? ¿Soportará el hambre y
la sed en una guerra de estío el que
se irrita contra el esclavo que ha
disuelto mal la nieve en el
vino?»[10].

Todo está en reflexionar, restar
importancia a lo que molesta, dejar
de pensar en lo que nos ha irritado e
intentar olvidarlo pronto.

De Jesucristo aprendemos también
que existen causas justas para la



cólera: cuando entró en el templo y
contempló el mercado fraudulento
instalado allí, tiró las mesas y
expulsó con violencia a los cambistas
de moneda y a los vendedores[11]. Es
el mismo Dios apacible, lleno de
bondad, que atiende a los niños que
juegan a su alrededor.

Valor ejemplar de la templanza

El ejercicio de la templanza queda
patente a los ojos de los demás: el
trato cercano con las personas que
ejercen esta virtud descubre que se
trata de hombres y de mujeres muy
libres, gente que no está atada a las
riquezas, a los placeres, a la
comodidad, a la fama.

“Gustad las cosas de arriba, donde
Cristo está sentado a la derecha de
Dios; gustad las cosas de arriba, no
las de la tierra”(Col 3, 1-2). Quienes
han puesto el corazón en el
verdadero tesoro gozan de la alegría
y la paz que las cosas de la tierra no



pueden dar. Por eso, son personas
atrayentes, convincentes: sin alarde,
sin llamar la atención, sus actos
indican que hay más felicidad en dar
que en recibir, en vivir desprendidos
que afanados por atesorar, en
superar la inclinación al placer que
en ser esclavos de las tendencias más
bajas.

La templanza es virtud muy visible,
sus actos son evidentes a los demás,
aun cuando no sean llamativos; la
sobriedad es el espejo en el que se
descubre una vida plena y libre:
detrás de ella se ve a alguien que ha
elegido no vivir como un ave de
corral, sino volar como las
águilas[12], cerca de Dios.

Los cristianos, en este contexto,
pueden –Dios lo quiere así– ser
reflejo vivo de Jesucristo, que nació y
vivió pobre, llevaba una túnica de
buena calidad, comió y bebió con
personas de toda condición, en



ocasiones no tuvo un techo donde
dormir, algunos días no tenía tiempo
para comer, no montó a caballo sino
en burro y así recorrió a pie los
caminos de Palestina de norte a sur.
Al hablar de felicidad y
bienaventuranza nombró a los
pobres, los pacíficos, los limpios de
corazón, los que lloran, los
misericordiosos… “Alegraos y
regocijaos, porque vuestra
recompensa será grande en el reino
de los cielos” (Mt 5, 12).

Bibliografía

Educar en sobriedad y
templanza (I) y (II)

Voz “Templanza” en el 
Diccionario de san Josemaría

• 

• 

https://opusdei.org/es/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-i/
https://opusdei.org/es/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-2/


Escrivá de Balaguer, Editorial
Monte Carmelo, pp. 1187-1191.

La templanza: el dominio de sí
para poder amar, de Tomás
Trigo, publicado en almudi.org

[1] Francisco, Discurso, 31-I-2014.

[2] Benedicto XVI, Audiencia, 30-
I-2008.

[3] J. Manrique, Coplas a la muerte de
su padre, 6.

[4] J. Echevarría, Dirigir empresas
con sentido cristiano, p. 49.

[5] San Agustín, Comentarios sobre el
salmo 147.

[6]Gn 1,29.

[7] Benedicto XVI, Jesús de Nazaret I,
p. 57.

• 

https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7806-la-templanza-el-dominio-de-si-para-poder-amar


[8] Sal 104,14.

[9] San Josemaría Escrivá, Camino, n.
631.

[10] Séneca, De la ira, II, XXV.

[11] Cfr. Jn 2, 13-25.

[12] Cfr. San Josemaría Escrivá, 
Camino, n. 7.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/templanza/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/templanza/
https://opusdei.org/es-py/article/templanza/

	Templanza

