
opusdei.org

Tema 6. El ser
humano, imagen de
Dios

El hombre es la única criatura
capaz de conocer y de amar
más allá de lo material y finito.
Si Dios nos ha creado con
espíritu, es para que le
conozcamos y amemos a Él: la
creación del hombre a imagen
de Dios implica la posibilidad
de una relación de
comunicación mutua. El ser
humano, al ser imagen de Dios
y participar de Él, que es amor,
es un ser capaz de amor.



01/10/2022

Sumario

1. El hombre creado a imagen de
Dios

2. El ser humano: creado por amor,
creado para amar

3. Dimensiones del ser humano:
inteligencia, voluntad, afectos

4. La sociabilidad humana

- Bibliografía

1. El hombre creado a imagen de
Dios

El libro del Génesis nos dice que
«Dios creó al hombre a su imagen, a



imagen de Dios lo creó, hombre y
mujer los creó»[1].

Sin duda se trata de una revelación
de la máxima importancia. Después
de la creación del mundo material,
del mundo vegetal y del mundo
animal, Dios crea —no consideramos
aquí el mundo de los ángeles— la
criatura humana. Hay una distinción
neta y radical entre los seres no
humanos y los seres humanos: solo
los humanos son imagen de Dios;
reflejan de Dios mucho más que
simplemente ser creados por Él;
participan de la divinidad de Dios de
una manera superior a la naturaleza
no humana, aunque lógicamente esa
semejanza no anula la distinción
entre la naturaleza humana y la
naturaleza divina. «La persona
humana, creada a imagen de Dios, es
un ser a la vez corporal y espiritual.
El relato bíblico expresa esta
realidad con un lenguaje simbólico
cuando afirma que “Dios formó al



hombre con polvo del suelo e insufló
en sus narices aliento de vida y
resultó el hombre un ser
viviente” (Gn 2,7)»[2].

Esta posición intermedia del ser
humano, entre el mundo material-
animal y la divinidad, puede negarse
por los dos extremos. En el primer
caso, el hombre se erige en señor
absoluto de sí mismo y de toda la
creación; en el segundo, se piensa el
ser humano como un simple
producto de la evolución animal, por
compleja que se conciba, privado de
espiritualidad y libertad.

Sin embargo, para evitar esos dos
errores y aceptar más fácilmente esa
verdad de fe, basta con reflexionar
sobre la experiencia que tenemos de
nuestro modo de ser.

Por un lado, son evidentes muchas
limitaciones que manifiestan y
constituyen nuestra finitud: por
ejemplo, no logramos hacer todo lo



que queremos (sea por obstáculos
externos o por obstáculos internos);
nos suceden muchas cosas que no
controlamos, ni queremos ni
prevemos; vivimos en un flujo de
tiempo y de acontecimientos que no
podemos invertir ni detener. De
manera que nuestra finitud es
evidente.

Pero, por otro lado, no son menos
evidentes ciertos rasgos de nuestra
vida que escapan a esa finitud, que
de alguna manera la hacen porosa o
la abren a lo infinito. Para empezar,
constatamos el sorprendente hecho
de que, siendo finitos, lo sabemos o
tenemos conciencia de ello; pues si
sabemos que somos finitos, es
porque nuestro entendimiento
rebasa de algún modo el límite de la
propia finitud. Además, y respecto a
las limitaciones antes señaladas,
ciertamente no logramos muchas
cosas que queremos, pero sí
podemos concebirlas y desearlas,



aunque se trate incluso de propósitos
imposibles de realizar;
necesariamente nos sobrevienen
acontecimientos incontrolables, pero
siempre podemos resistirlos o tomar
postura interior ante ellos; el tiempo
pasa verdaderamente para nosotros
y en nosotros de un modo
forzosamente irreversible, pero
siempre vivimos en un continuo y
permanente “ahora” desde el que
podemos contemplar y dar sentido al
pasado y en cierto modo al futuro.

En definitiva, somos indudablemente
finitos viviendo además en un
mundo material finito; pero también
advertimos la capacidad de
distanciarnos o despegarnos de los
condicionamientos de la finitud. Esa
capacidad solo es posible por ser
espirituales, y en esto vemos lo que
nos asemeja a Dios, Espíritu infinito
y absoluto.



Cierta teoría humanista pretende
sostener la idea de un ser humano
con espíritu, pero un espíritu finito
—más o menos ilustrado— que no
sea ni imagen de Dios ni esté por
tanto orientado a Él. Semejante
concepción es problemática tanto
teóricamente, pues la naturaleza de
un espíritu es de suyo participar de
lo absoluto y tender a ello; como
prácticamente, pues la experiencia
personal e histórica muestra que
romper la relación con Dios termina
diluyendo la dignidad de la persona
humana. «Y no existe otra
alternativa. Sólo son posibles dos
modos de vivir en la tierra: o se vive
vida sobrenatural, o vida animal»[3].

2. El ser humano: creado por amor,
creado para amar

Que «Dios creó al hombre a su
imagen» implica también dos
afirmaciones fundamentales: que



hemos sido creados por amor y que
hemos sido creados para amar.

En primer lugar, si Dios es perfecto y
absoluto, no necesita de nada ni de
nadie. De lo anterior se deduce que
Dios es absolutamente trascendente
y libre; es decir, que no ha creado el
mundo ni el hombre por necesidad,
sino libérrimamente. La creación es
un don gratuito de Dios: con otras
palabras, toda la creación es obra de
su amor. Hemos de rechazar la
frecuente tentación de someter a
Dios, o la Voluntad de Dios, a nuestra
lógica o nuestras condiciones.

En segundo lugar, si Dios nos ha
creado a su imagen, es para entablar
una posible relación con el hombre.
Con otras palabras, si Dios nos ha
hecho capaces de conocer y de amar
más allá de lo material y finito, si nos
ha creado con espíritu, es para que le
conozcamos y amemos a Él. «De
todas las criaturas visibles sólo el



hombre es “capaz de conocer y amar
a su Creador” (Gaudium et Spes, 12,3);
es la “única criatura en la tierra a la
que Dios ha amado por sí
misma” (Gaudium et Spes, 24,3); sólo
él está lllamado a participar, por el
conocimiento y el amor, en la vida de
Dios. Para este fin ha sido creado y
ésta es la razón fundamental de su
dignidad»[4].

Desde otro punto de vista, puede
decirse que la creación del hombre a
imagen de Dios implica la posibilidad
de una relación de comunicación
mutua. Pero la iniciativa de esa
comunicación, si se refiere a la
intimidad, solo puede provenir de
Dios, pues el conocimiento natural
humano no puede de suyo acceder a
la intimidad de Dios (en realidad, ni
a ninguna otra intimidad si esta no se
le abre). Y eso es lo que
efectivamente Dios ha hecho: Dios se
nos ha revelado, nos ha comunicado
su naturaleza más íntima. Pues bien,



esa profunda revelación nos viene de
la manera más explícita por san
Juan: «Dios es amor»[5].

Esto significa que el ser humano, al
ser imagen de Dios y participar de Él,
que es amor, es un ser capaz de
amor: esta es su esencia y definición
más profunda, lo que determina lo
que es y llega a ser, «porque uno es lo
que es su amor»[6]; y es capaz de
amor porque, al ser creado por amor,
ha recibido ya ese amor, ha sido
amado primero: «En esto consiste el
amor: no en que nosotros hayamos
amado a Dios, sino en que él nos
amó»[7]; «nosotros amamos, porque
Él nos amó primero»[8]. Por eso todo
el dinamismo de la vida moral, las
virtudes, está informado por el amor,
por la caridad. «La caridad ordena
los actos de las demás virtudes al fin
último, y por eso también da a las
demás virtudes la forma. Por lo
tanto, se dice que es forma de las
virtudes»[9].



3. Dimensiones del ser humano:
inteligencia, voluntad, afectos

Definir al hombre como ser amante o
capaz de amor puede ser ambiguo en
función de qué se entienda por amor,
término con un uso actual
demasiado amplio y diverso. En
general, puede decirse que el amor
es, o al menos alberga, un deseo;
pero el ser humano puede desear de
diversas maneras (egoísta o
altruistamente), en niveles distintos
de su naturaleza (sensible o
espiritualmente) y, además, en
dirección a objetos muy distintos
(por ejemplo, inferiores o superiores
al hombre mismo, objetos en sí
buenos o malos, etc.) que
caracterizan diversamente ese deseo
y, por tanto, al sujeto mismo que
desea. La luz de la fe nos indica que
el modo de amar más propio del ser
humano, imagen de Dios, es amar
como ama Él.



Amar como Dios o amar
espiritualmente significa, dicho
sintéticamente, amar libremente en y
con verdad. Con otras palabras,
significa elevar la afectividad al nivel
en que la razón discierna en ella
verdad o falsedad, corrección o
incorrección, y abra o dirija el amor
hacia el otro; lo cual, evidentemente,
solo se puede hacer de modo libre o
voluntario. Se trata, entonces, de
poner en juego las tres dimensiones
fundamentales del ser humano en
cuanto espíritu: la inteligencia o el 
logos que lúcidamente y de modo
absoluto discierne la clase de amor y
lo abre a otras personas; la voluntad
que decide libremente cómo
responde a ese requerimiento lúcido
y amoroso a la vez; y la afectividad
que, en su forma más profunda y
suprema, constituye propiamente el
amor.

Evidentemente, también
constatamos en nosotros un nivel no



espiritual donde falta lucidez,
libertad o auténtico amor. De lo que
se trata, entonces, es de integrar esas
tres dimensiones humanas en su
nivel superior o espiritual; sin ceder,
por tanto, a reduccionismos que en el
fondo suponen una idea del ser
humano como un ser solo material,
animal o socialmente gregario.

En ese plano espiritual, inteligencia y
amor van de la mano armónica y
simultáneamente. “No existe la
inteligencia y después el amor: existe
el amor rico en inteligencia y la
inteligencia llena de amor”[10].Eros y 
agapé, que a menudo se han
radicalizado y opuesto entre sí (como
amor de deseo y amor de
benevolencia, amor ascendente y
amor descendente, amor posesivo y
amor oblativo, amor a uno mismo y
amor al otro, etc.) se integran
elevándose y purificándose. «En
realidad, eros y agapé —amor
ascendente y amor descendente—



nunca llegan a separarse
completamente. Cuanto más
encuentran ambos, aunque en
diversa medida, la justa unidad en la
única realidad del amor, tanto mejor
se realiza la verdadera esencia del
amor en general. Si bien el eros
inicialmente es sobre todo
vehemente, ascendente —fascinación
por la gran promesa de felicidad—, al
aproximarse la persona al otro se
planteará cada vez menos cuestiones
sobre sí misma, para buscar cada vez
más la felicidad del otro, se
preocupará de él, se entregará y
deseará “ser para” el otro. Así, el
momento del agapé se inserta en el 
eros inicial; de otro modo, se
desvirtúa y pierde también su propia
naturaleza. Por otro lado, el hombre
tampoco puede vivir exclusivamente
del amor oblativo, descendente. No
puede dar únicamente y siempre,
también debe recibir. Quien quiere
dar amor, debe a su vez recibirlo
como don»[11].



4. La sociabilidad humana

Al revelarnos Dios su esencia como
amor, nos ha revelado además algo
de cómo ama; y no solo de cómo ama
a las criaturas humanas, sino cómo
ama en sí mismo. Dios ama
interpersonalmente; Dios es Trino,
una Trinidad de personas que se
conocen y se aman mutuamente. De
manera que, si nosotros somos
imagen de Dios, estamos llamados a
amar así y poseemos ya en nosotros
una huella o participación de ese
amor interpersonal.

Esta dimensión del amor, el amor al
otro, puede atisbarse ya en la
experiencia natural tanto del amor
como de la experiencia del otro en
cuanto otra persona. Por un lado, si
el amor es deseo, mueve, es
movimiento; y lo natural es que
saque al sujeto de sí mismo hacia lo
superior, hacia otras personas. Por
otro lado, la auténtica experiencia



que tenemos de los otros no es
simplemente la experiencia de otros
“objetos” a los que acaso
respondemos si queremos; es más
bien la experiencia de otros “sujetos”
que ya de entrada nos exigen
respuesta, ante quienes nos sentimos
primariamente interpelados. A su
vez, este descubrimiento natural
aparece reforzado por la verdad de
fe que venimos considerando, el ser
humano como imagen de Dios. En
efecto, si el otro es imagen de Dios,
amar al otro es amar la imagen de
Dios, amar a alguien a quien Dios
ama, amar a Dios mismo.

Por tanto, amor es amor
esencialmente interpersonal: «Puesto
que está llena de verdad, la caridad
puede ser comprendida por el
hombre en toda su riqueza de
valores, compartida y comunicada.
En efecto, la verdad es “lógos” que
crea “diá-logos” y, por tanto,
comunicación y comunión. (...) La



verdad abre y une el intelecto de los
seres humanos en el lógos del amor:
éste es el anuncio y el testimonio
cristiano de la caridad»[12]. Por eso el
Nuevo Testamento presenta unidos
los mandamientos del amor a Dios y
amor al prójimo[13], de manera que
uno lleva al otro: el amor a Dios lleva
al amor al prójimo, y el amor al
prójimo lleva al amor a Dios. «Si
amas a tu hermano es necesario que
ames al mismo amor. Ahora bien, el
‘amor es Dios’, luego es necesario que
el que ama a su hermano ame
también a Dios»[14].

Es en estos presupuestos
antropológicos y éticos profundos
donde se funda la sociabilidad
humana, y no solo en una cuestión
fáctica de necesaria y útil
convivencia en comunidad. Por eso,
también, la sociabilidad se alimenta
del amor y se compone
primeramente de las relaciones y
comunidades propiamente



amorosas: la familia y la amistad.
Solamente a través de la
socialización, del contacto con otros,
el ser humano crece y se desarrolla
en su naturaleza propia: «Un ser
humano está hecho de tal manera
que no se realiza, no se desarrolla ni
puede encontrar su plenitud ‘si no es
en la entrega sincera de sí mismo a
los demás’ (Gaudium et spes, n. 24).
Ni siquiera llega a reconocer a fondo
su propia verdad si no es en el
encuentro con los otros»[15].

Así lo vemos en el mismo Evangelio,
«Todo el que cumpla la voluntad de
mi Padre celestial, ese es mi
hermano, mi hermana y mi
madre»[16], y de ello se extraen ricas
consecuencias para la familia como
célula básica de la sociedad. «Dios es
amor y vive en sí mismo un misterio
de comunión personal de amor.
Creándola a su imagen y
conservándola continuamente en el
ser, Dios inscribe en la humanidad



del hombre y de la mujer la vocación
y consiguientemente la capacidad y
la responsabilidad del amor y de la
comunión. El amor es, por tanto, la
vocación fundamental e innata de
todo ser humano»[17].

Y respecto a la amistad —«A vosotros
os he llamado amigos»[18]—, sucede lo
mismo: se nutre del amor de Dios y
construye comunidad. «Por la gracia
que Él nos regala, somos elevados de
tal manera que somos realmente
amigos suyos. Con el mismo amor
que Él derrama en nosotros podemos
amarlo, llevando su amor a los
demás, con la esperanza de que
también ellos encontrarán su puesto
en la comunidad de amistad fundada
por Jesucristo»[19].

Bibliografía



—Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
355-368.

[1] Gn 1,27.

[2] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
362.

[3] Josemaría Escrivá de Balaguer, 
Amigos de Dios, n. 200.

[4] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
356.

[5] 1 Jn 4,8 y 16.

[6] San Agustín, Comentario a la
Primera Carta de san Juan, tratado 2,
n. 14.

[7] 1 Jn 4,10.

[8] 1 Jn 4,19.



[9] Santo Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, cuestión 23, artículo 8.

[10] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 30.

[11] Benedicto XVI, Deus caritas est, n.
7.

[12] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n. 4.

[13] Cf. Mt 22,40; 1 Jn 4,20 y 21; etc.

[14] San Agustín, Comentario a la
Primera Carta de san Juan, tratado 9,
n. 10.

[15] Francisco, Encíclica Fratelli tutti,
n. 87.

[16] Mt 12,50.

[17] San Juan Pablo II, Familiaris
consortio, n. 11.

[18] Jn 15,15.



[19] Francisco, Christus vivit, n. 153.

Sergio Sánchez-Migallón

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/tema-6-el-ser-
humano-imagen-de-dios/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/tema-6-el-ser-humano-imagen-de-dios/
https://opusdei.org/es-py/article/tema-6-el-ser-humano-imagen-de-dios/
https://opusdei.org/es-py/article/tema-6-el-ser-humano-imagen-de-dios/

	Tema 6. El ser humano, imagen de Dios

