
opusdei.org

Tema 12. La
Encarnación

Jesús es el Hijo Único de Dios
que se ha hecho hombre por
nuestra salvación. Es perfecto
Dios y perfecto hombre: tomó
nuestra condición material y
corpórea, sometida a muchas
necesidades, para salvarnos de
nuestros pecados. Santa María
es verdaderamente Madre de
Dios porque aquel que ella
concibió como hombre, por
obra del Espíritu Santo no es
otro que el Hijo eterno del
Padre.



01/10/2022

Sumario

• La identidad de Jesús en el Nuevo
Testamento

• La identidad de Jesús a la luz de los
concilios cristológicos

• La Encarnación

• El conocimiento y la voluntad
humana de Jesús

• El valor del misterio de la
Encarnación

• María, la madre de Dios y de la
Iglesia

• Bibliografía básica



La identidad de Jesús en el Nuevo
Testamento

Los evangelios nos cuentan la
historia de Jesús y esto es el
fundamento de toda la doctrina
cristológica. La cristología no es otra
cosa que la reflexión sobre quién es
Jesús y sobre qué vino a hacer en el
mundo.

Esta reflexión tiene su punto de
partida en los escritos del Nuevo
Testamento: los evangelios, las cartas
de San Pablo y de San Juan, y los
otros textos. Ellos se interrogan a la
vez sobre Jesús y sobre su
importancia para el hombre. Y
parten de una convicción muy
importante: que Jesús no puede ser
solamente un hombre. De hecho, en
los años que siguieron a la
resurrección, los primeros cristianos
veneraban el nombre de Jesús, lo
alababan, le cantaban himnos y se



reunían los domingos para celebrar
en su memoria la eucaristía.

Todo esto era muy lógico si se
consideraba la vida de Jesús en su
conjunto. A la luz de lo que cuentan
los evangelios, se ve que Jesús se
consideró el representante único de
Dios en el mundo, se atribuyó
(incluso de modo humilde y natural)
prerrogativas divinas como perdonar
los pecados, reformar la palabra que
Dios había dado al pueblo a través de
Moisés, o exigir un amor absoluto a
su persona; confirmó, además, todo
eso con milagros importantes como
la resurrección de Lázaro, que
mostraban su dominio y su poder
sobre los elementos cósmicos, los
hombres y los demonios, resucitó Él
mismo y desde el trono del Padre
envió el Espíritu santo. Todo eso
significaba también que Jesús había
cumplido las promesas que Dios
había hecho a Israel para los tiempos
últimos y definitivos: la promesa de



instaurar un Reino que habría de
durar eternamente, del que Él, Jesús,
era el Mesías-Rey entronizado en los
cielos. Jesús no podía ser solamente
un hombre por muy santo que lo
quisieran imaginar.

Esta convicción se enfrentaba, sin
embargo, con una pregunta
fundamental: ¿qué relación tenía
Jesús con Dios? Esta pregunta no era
sencilla de responder para los
primeros cristianos. Ellos confesaban
que había un solo Dios, pero también
se daban cuenta que Jesús había
obrado y hablado como si fuera Dios
él mismo. El problema entonces era
muy claro: ¿se puede decir que Jesús
es Dios? Pero ¿en qué sentido? ¿No
significa eso confesar dos dioses?
Esto último era un absurdo, pues
ellos, como todos los judíos, estaban
también convencidos de que no hay
—de que no puede haber— más que
un solo Dios. Entonces, ¿cuál es la



relación de Jesús con el Dios de
Israel?

Esta reflexión va a ir llegando poco a
poco a soluciones satisfactorias. Ya
en las cartas de San Pablo vemos que
el apóstol usa varios modos para
expresar la divinidad de Jesús, sin
confundirlo con Dios Padre y sin
afirmar dos dioses. Por ejemplo, en
la primera carta a los corintios
escribe: «Para nosotros no hay más
que un solo Dios, el Padre, del cual
proceden todas las cosas y para el
cual somos; y un solo Señor,
Jesucristo, por el cual son todas las
cosas y por el cual somos
nosotros» (1 Co 8, 6). Usa esta
expresión, «un solo Dios y un solo
Señor», que pone al mismo nivel, en
la práctica, a Dios Padre y a Cristo,
pues en el Antiguo Testamento
“Señor” era «el nombre más habitual
para designar la divinidad misma del
Dios de Israel» (Catecismo, n. 446).
«Atribuyendo a Jesús el título divino



de Señor —dice el Catecismo de la
Iglesia Católica—, las primeras
confesiones de fe de la Iglesia
afirman desde el principio que el
poder, el honor y la gloria debidos a
Dios Padre convienen también a
Jesús porque Él es de “condición
divina”» (Catecismo, n. 449).

Todo ello queda más claro aún en el
Evangelio de San Juan, que desde el
inicio distingue claramente a Dios
Padre de la Palabra de Dios, que
estaba en Dios desde siempre y que
era Dios ella misma (cf. Jn 1,1). Jesús,
dice San Juan, es la Palabra
encarnada, que se ha hecho hombre
y ha venido al mundo para nuestra
salvación. Esa Palabra existía antes
del tiempo y de la creación y, por
tanto, no es creada. Ha sido siempre
Palabra del Padre, y por eso se
distingue del Padre aunque esté en
relación con Él. Se trata de un texto
importante, en el que San Juan
responde al problema de cómo decir



que Jesús es Dios sin que ello
conlleve decir que hay dos dioses.
Esa Palabra —piensa San Juan— es
divina como el Padre mismo, pero no
puede ser considerada un segundo
Dios porque es completamente
relativa al Padre. Se abre aquí el
camino para una consideración del
único Dios como Trinidad de
personas: Padre, Hijo y Espíritu. Así,
en el nuevo Testamento, el Dios de
Israel abre su intimidad y se revela
como Amor, Amor que realiza la
unidad perfecta de las tres personas
divinas.

La identidad de Jesús a la luz de los
concilios cristológicos

En los siglos que siguieron a la época
apostólica, la Iglesia definió mejor su
conocimiento acerca de Jesús y lo
profundizó sobre la base de lo que
había afirmado el Nuevo
Testamento. La extensión de la
evangelización llevó el Evangelio a



entrar en contacto con el mundo no
judío y, en particular, con el
pensamiento griego, que admitía una
pluralidad de dioses en diversos
grados.

En este contexto se podía pensar que
Jesús fuese como un segundo Dios,
menor que el Padre y capaz de
mudar y de encarnarse (a diferencia
del Padre que sería inmutable). Esta
fue la propuesta de Arrio contra la
que reaccionó el Concilio de Nicea en
el año 325 (cf. Catecismo, n. 465). En
este concilio se formó lo que
recitamos todos los domingos en el
Credo, es decir, que Jesús es «Dios de
Dios, Luz de Luz, Dios verdadero de
Dios verdadero, engendrado y no
creado, de la misma naturaleza que el
Padre». Con esto quedaba claro que
el Padre y el Hijo comparten la
misma única divinidad y tienen la
misma dignidad.



Un siglo después se planteó otro
problema importante: si Jesús es
Dios, ¿cómo puede ser a la vez
hombre? La experiencia nos dice que
un hombre es un individuo y Dios
también es un ser distinto e
individual. ¿Cómo pueden ser una
sola realidad? Cuando pensamos en
Cristo, ¿no se trataría más bien de
dos seres distintos, aunque
profundamente unidos de algún
modo? En esta dirección iba la
propuesta del patriarca de
Constantinopla, Nestorio. Para él
Dios y el hombre Jesús forman una
unidad porque actúan siempre con
una perfecta conjunción. De modo
parecido a como un caballo al galope
y el jinete que lo dirige actúan en
conjunción, se amoldan el uno al
otro, aunque en realidad son dos
seres distintos que componen una
sola figura. Desde ese planteamiento
Nestorio concluía que Jesús nació,
vivió en Palestina, murió en la cruz,
etc., pero no se podía decir eso



mismo de Dios. La Palabra eterna es
inmutable y no puede nacer como un
ser humano. Por eso mismo tampoco
se puede decir que María sea madre
de Dios, sino sólo madre del hombre
Jesús.

El problema de esta solución es que
no garantizaba realmente que Cristo
fuera un solo ser, una sola realidad
viviente, como vemos en los
evangelios. Se opuso a ella el Concilio
de Éfeso en el año 431. Este Concilio
sostuvo que la segunda persona de la
Trinidad, la Palabra de Dios, se había
hecho carne, es decir, había hecho
suya, como integrándola en ella
misma, una naturaleza humana
(cf.Catecismo, n. 446). Por eso era un
único ser y no dos realidades
distintas, más o menos unidas, como
sostenía Nestorio. Con el nombre de
“Jesús” nos referimos al Verbo, una
vez que ha hecho suya la naturaleza
humana, una vez que se ha hecho
hombre. Esta doctrina se conoce con



el nombre de “unión
hipostática” (porque lo humano se
integra en la persona preexistente
del Verbo = en la hypóstasis del
Verbo). Fue formulada en el Concilio
de Éfeso.

Hubo, sin embargo, quien
malentendió esta doctrina, y pensó
que, entonces, el elemento humano
en Cristo, absorbido como estaba en
la persona divina, se disolvía en ella.
Así lo humano de Jesús perdía toda
su consistencia. Para salir al paso de
este error, veinte años después, otro
Concilio ecuménico, celebrado en la
ciudad de Calcedonia, reformuló la
idea de Éfeso de una manera algo
diversa: Jesús es una sola persona,
dijo el Concilio, pero que existe en un
doble modo: como Dios eternamente
y como hombre en el tiempo. Es
verdadero Dios y verdadero hombre,
perfecto Dios y hombre completo e
íntegro. A partir de ahí, los concilios
posteriores precisaron la doctrina de



Calcedonia y sacaron algunas
consecuencias, como por ejemplo,
que Jesús tiene una verdadera
voluntad humana, puesto que es
verdaderamente hombre. Y como
hombre realizó la obra de nuestra
salvación.

La Encarnación

Más allá de las problemáticas
históricas, lo fundamental en la
doctrina de la encarnación consiste
en la presencia personal del Hijo de
Dios en la historia. A través de sus
palabras y de sus gestos humanos
conocemos al Hijo de Dios, y de algún
modo entendemos cómo es Dios
mismo. Y lo que vemos, sobre todo,
es que Dios es Amor, un amor fuerte
capaz de dar la vida por nosotros.

La Encarnación es obra de Dios
Trino. El Padre envía su Hijo al
mundo, es decir, el Hijo entra en el
tiempo y hace suya la sustancia
humana, la humanidad que el



Espíritu Santo suscita en el seno
virginal de María, con la cooperación
y el consentimiento de ella. De este
modo, la Palabra de Dios, que existía
eternamente, comienza a existir
también como hombre en la historia.

La presencia en la historia del Hijo
de Dios es también cercanía del
Padre y del Espíritu Santo, pues en
Jesús, y a través de Él, también las
otras personas divinas se dan a
conocer a los hombres. Sobre todo
san Juan ha insistido en estos
aspectos: la venida de Jesús revela
los rasgos íntimos e inaccesibles del
Ser divino, de modo que Aquel a
quien «nadie había visto jamás» (Jn
1, 18) se hace patente en la vida de
Cristo, el Unigénito encarnado. Cristo
muestra en sus gestos, en sus afectos
y palabras, su relación con el Padre y
con los hombres, la benevolencia de
Dios con las criaturas y el valor y el
sentido de la realidad terrena.



Jesús es, por tanto, el Hijo Único de
Dios que se ha hecho hombre por
nuestra salvación. Es también el
Portador del Espíritu Santo, su
templo y morada en la historia, y por
eso se le llama también Cristo, el
Ungido. Ciertamente, otros
personajes del antiguo Israel fueron
ungidos con aceite con motivo de su
particular vocación o misión y para
significar la presencia en ellos del
Espíritu divino, pero la unción de
Jesús es mucho más radical, pues
deriva de su propia constitución
como hombre, del misterio de la
encarnación. Jesús viene al mundo
ungido en totalidad por el Espíritu, y
por eso todo en Él evoca la presencia
divina y refleja la pureza y la
espiritualidad de la realidad del
cielo.

Y esta radical presencia del Espíritu
lo colma también de gracia y de
dones sobrenaturales, que Él
despliega en sus acciones, repletas de



justicia y bondad, y que inspiran sus
palabras, imperiosas o dulces, pero
siempre llenas de sabiduría y vida.
Todo en Jesús revela a los hombres el
amor de Dios y este amor, que colma
su corazón humano, se derrama
sobre la realidad que Él encuentra,
sobre todo aquello que dañó el
pecado, para restaurarlo y
reconducirlo al Padre.

El conocimiento y la voluntad
humana de Jesús

Ya hemos dicho que Jesús es perfecto
Dios y perfecto hombre.
Naturalmente él, por ser Dios, tiene
conocimiento eterno e intemporal de
todas las cosas, pero una vez que se
hace hombre su conocimiento de la
realidad sigue los modos propios de
conocer del hombre, es decir, que
también Jesús, como nosotros,
conoce la realidad exterior a través
de experiencias, de imágenes, de
conceptos, etc., que se forman en su



mente humana. Al encarnarse, Cristo
no quiso saltarse las leyes de la
naturaleza y por eso él también tuvo
que aprender muchas cosas como
cada hombre: aprendió a hablar, a
leer, a trabajar, a conocer poco a
poco los elementos necesarios para la
vida práctica, y también debió de
aprender muchas cosas de la
religiosidad de Israel que le
enseñaron principalmente María y
José.

La mente humana de Cristo, como
cualquier inteligencia humana, era
limitada. Sin embargo, esto no
significa que el Señor no haya tenido
conocimientos que van más allá de lo
que es posible para la experiencia o
para la ciencia humana común:
conocimientos sobrenaturales. Los
evangelios muestran, por ejemplo,
que Jesús previó la traición de San
Pedro y la de Judas. En estos y otros
casos semejantes se trataba de
intuiciones que se presentaban a la



mente humana de Cristo como fruto
de la inspiración divina.

Sin embargo, el conocimiento más
importante y profundo que tuvo
Jesús en su vida en la tierra fue el de
su Padre Dios. Este conocimiento fue
también profundamente
sobrenatural y constituyó una
dimensión permanente de su vida y
de su intimidad, por el hecho de que
su Persona estaba eternamente
unida al Padre —Él es el Unigénito
del Padre— y su humanidad había
sido asumida (integrada) en su
persona. De ahí que Jesús
experimentaba en su conciencia
humana su perfecta unidad con el
Padre. Tenía plena conciencia de ser
el Hijo de Dios, enviado al mundo
para salvar a los hombres.

El Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica ha resumido el
conocimiento humano de Cristo de
este modo: «El Hijo de Dios asumió



un cuerpo dotado de un alma
racional humana. Con su inteligencia
humana Jesús aprendió muchas
cosas mediante la experiencia. Pero,
también como hombre, el Hijo de
Dios tenía un conocimiento íntimo e
inmediato de Dios su Padre.
Penetraba asimismo los
pensamientos secretos de los
hombres y conocía plenamente los
designios eternos que Él había
venido a revelar» (n. 90).

Jesús tuvo también una verdadera
voluntad humana y fue un hombre
plenamente libre. Fue libre en
primer lugar porque no estuvo sujeto
a ese desorden interior que procede
en nosotros del pecado original, y
que nos lleva a ceder fácilmente a las
tres concupiscencias —la del mundo,
la de los ojos y la de la carne— y a
quedar esclavizados por ellas. El
Espíritu Santo modeló su humanidad
desde sus inicios en el seno de María
y después estuvo siempre



plenamente presente en su vida.
Pero en sentido más profundo Jesús
fue libre porque sus acciones
estuvieron siempre movidas por el
amor a su Padre y a la misión que
Éste le había encomendado. Deseó en
todo momento realizar la voluntad
del Padre, y el amor del Espíritu
Santo en su corazón llenó sus actos
de justicia y de caridad. De ahí que,
como dijo el Concilio Vaticano II,
Jesús sea siempre para nosotros el
modelo de lo que es el hombre (cf. 
Gaudium et Spes, n. 22).

Esa gran libertad de Cristo se
manifestó de muchos modos: no se
dejó condicionar por personas o por
circunstancias o por forma alguna de
miedo, ni se plegó a las barreras
culturales de la sociedad de su
tiempo, en la que los justos
despreciaban a los pecadores y
procuraban no mezclarse con ellos.
Jesús, al contrario, comía con
pecadores e incluso eligió algunos



discípulos, como Mateo, en esos
ambientes que no estaban
socialmente bien vistos. No tuvo
inconveniente en romper con
legalismos inútiles, aunque
estuvieran muy extendidos en su
tiempo, ni en encenderse en ira y
derribar las mesas de los
comerciantes que quebrantaban la
dignidad sagrada del Templo; no se
dejó condicionar por su familia, ni
por estructuras de poder, no tuvo
reparo en enfrentarse con los
fariseos y en denunciar lo que hacían
mal; y, sobre todo, no tuvo tampoco
problema en entregar
voluntariamente su vida por
nosotros. Se ve entonces que Jesús
tuvo una gran libertad, que le
permitió siempre elegir lo que era
bueno para las personas, lo que
agradaba al Padre.

En todo ello Jesús realizaba con su
voluntad humana lo que él había
decidido eternamente junto con el



Padre y el Espíritu Santo. Las
acciones de Cristo llevaron el amor y
la misericordia de Dios por los
hombres al terreno de la historia.

El valor del misterio de la
Encarnación

Cuando recitamos en el Credo «se
encarnó por obra y gracia del
Espíritu Santo y nació de María
virgen», afirmamos que la
humanidad asumida por el Verbo es
verdadera y real, fruto de la carne de
una mujer, por lo que Él es uno de
nosotros y pertenece a nuestra raza.
Si no fuera así, no tendría un corazón
ni un alma humanas, no podría
sufrir ni morir y no existiría la
resurrección. Por eso el misterio de
la encarnación es la base y el
presupuesto de todos los demás
misterios de la vida de Jesús.

El Verbo tomó nuestra condición
material y corpórea, sometida a
muchas necesidades, para salvarnos



de nuestros pecados y devolvernos a
la casa de nuestro Padre Dios, puesto
que Dios nos creó para que fuéramos
sus hijos adoptivos. Esta obra de
salvación la realiza el Señor con
todos sus actos, también en esos años
de juventud (la llamada “vida oculta”
de Cristo) que no tuvieron una
particular relevancia pública.

Todos los actos de Jesús originan
nuestra redención porque, al vivirlos
de un modo justo y recto, agradable
al Padre, los habilita también para
que nosotros podamos vivirlos de ese
modo, y así nos abre el camino. A los
padres de la Iglesia les gustaba decir
que Jesús, al hacer suya nuestra
naturaleza, la había sanado y
purificado. Podemos continuar esta
idea diciendo que el Señor ha
purificado la vida corriente, al
hacerla suya; la ha transformado en
algo agradable a Dios. Como afirmó
san Josemaría: «Creciendo y viviendo
como uno de nosotros, Jesús nos



revela que la existencia humana, el
quehacer corriente y ordinario, tiene
un sentido divino» (Es Cristo que
pasa, n. 14). Desde su lugar en el
cielo, Jesús resucitado nos da su
gracia para que seamos capaces de
descubrir en nuestros quehaceres
cotidianos el amor que Dios nos
tiene, y que de esa forma sean para
nosotros camino de santificación. Así
Jesús, con su vida misma, es nuestro
camino, que nos conduce al Padre.

Además de su valor redentor, todas
las obras de Jesús tienen también un
valor revelador, porque nos
muestran el amor de Dios por
nosotros, y un valor recapitulador,
puesto que realizan el proyecto de
Dios en la humanidad e instauran la
soberanía de Dios, su reino, en el
mundo.

María, la madre de Dios y de la
Iglesia



La Virgen María fue predestinada
para ser Madre de Dios desde la
eternidad juntamente con la
Encarnación del Verbo.

«Para ser la Madre del Salvador,
María fue “dotada por Dios con
dones a la medida de una misión tan
importante” (LG 56)» (Catecismo,
490). El arcángel San Gabriel, en el
momento de la Anunciación, la
saluda como «llena de gracia» (Lc 1,
28). Antes de que el Verbo se
encarnara, María era ya, por su
correspondencia a los dones divinos,
llena de gracia. El Señor le concedió
esos dones especiales de gracia
porque la preparaba para ser su
Madre. Guiada por ellos, pudo dar su
libre consentimiento al anuncio de
su vocación (cf. Catecismo, 490),
permanecer pura de todo pecado
personal (cf. Catecismo, 493) y
entregarse plenamente al servicio de
la obra redentora del Hijo.



Ella misma fue redimida desde su
concepción: «Es lo que confiesa el
dogma de la Inmaculada Concepción,
proclamado en 1854 por el Papa Pío
IX: “… la bienaventurada Virgen
María fue preservada inmune de
toda mancha de pecado original en el
primer instante de su concepción por
singular gracia y privilegio de Dios
omnipotente, en atención a los
méritos de Jesucristo Salvador del
género humano” (DS
2803)» (Catecismo, 491).

Santa María es verdaderamente
Madre de Dios porque «aquel que
ella concibió como hombre, por obra
del Espíritu Santo, […] no es otro que
el Hijo eterno del Padre, la segunda
persona de la Santísima
Trinidad» (Catecismo, 495).

María fue siempre Virgen. Desde
antiguo, la Iglesia confiesa en el
Credo y celebra en su liturgia «a
María como la […] “siempre-



virgen” (cf. LG 52)» (Catecismo, 499; 
cf. Catecismo, 496-507). Esta fe de la
Iglesia se refleja en la antigua
fórmula: «Virgen antes del parto, en
el parto y después del parto». Desde
el inicio, «la Iglesia ha confesado que
Jesús fue concebido en el seno de la
Virgen María únicamente por el
poder del Espíritu Santo, esto es, sin
intervención de varón, sino por obra
del Espíritu Santo» (Catecismo, 496).
María fue también virgen en el parto,
porque Jesús, al nacer, consagró su
virginidad (cf. Catecismo, 499). Y, ella
permaneció también virgen tras el
nacimiento de Jesús.

María fue asunta al Cielo. «La Virgen
Inmaculada, preservada libre de toda
mancha de pecado original,
terminado el curso de su vida en la
tierra, fue llevada a la gloria del cielo
y elevada al trono por el Señor como
Reina del universo, para ser
conformada más plenamente a su
Hijo, Señor de los Señores y vencedor



del pecado y de la muerte». Su
Asunción constituye una
anticipación de la resurrección de los
demás cristianos (cf. Catecismo, 966).

María es la Madre del Redentor. Por
eso su maternidad divina comporta
también su cooperación en la
salvación de los hombres: «María,
[…] abrazando la voluntad salvífica
de Dios con generoso corazón y sin el
impedimento de pecado alguno, se
consagró totalmente a sí misma, cual
esclava del Señor, a la persona y a la
obra de su Hijo, sirviendo al misterio
de la Redención con El y bajo El, por
la gracia de Dios
omnipotente» (Lumen Gentium, n.
56). Esta cooperación se manifiesta
principalmente en su maternidad
espiritual. Es verdaderamente madre
nuestra en el orden de la gracia y
coopera al nacimiento a la vida de la
gracia y al desarrollo espiritual de los
fieles. Además, desde el cielo nos
cuida como madre procurando con



su múltiple intercesión las gracias de
Dios que necesitamos para nuestra
vocación cristiana y nuestra
salvación (cf. Catecismo, 969).

María es tipo y modelo de la Iglesia:
«La Virgen María es para la Iglesia el
modelo de la fe y de la caridad. Por
eso es “miembro muy eminente y del
todo singular de la Iglesia” (LG 53),
incluso constituye “la figura” […] de
la Iglesia (LG 63)» (Catecismo, 967).
Pablo VI, el 21 de noviembre de 1964,
nombró solemnemente a María
Madre de la Iglesia, para subrayar de
modo explícito la función maternal
que la Virgen ejerce sobre el pueblo
cristiano.

Se comprende, a la vista de cuanto
hemos expuesto, que la piedad de la
Iglesia hacia la Santísima Virgen sea
un elemento intrínseco del culto
cristiano. La Santísima Virgen «es
honrada con razón por la Iglesia con
un culto especial» (Catecismo, 971),



que se muestra en las numerosas
fiestas, memorias litúrgicas y
prácticas de piedad que le dedicamos
los católicos.

Antonio Ducay

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
430-534, 720-726 y 963-975.

— Juan Pablo II, Creo en Jesucristo.
Catequesis sobre el Credo (II),
Palabra, Madrid 1996.

Bibliografía recomendada

— Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015, (en
particular los capítulos II-IV).

— Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid 2015.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/tema-12-la-
encarnacion/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/tema-12-la-encarnacion/
https://opusdei.org/es-py/article/tema-12-la-encarnacion/
https://opusdei.org/es-py/article/tema-12-la-encarnacion/

	Tema 12. La Encarnación

