opusdei.org

Tema 10. El pecado y
la misericordia de
Dios

La pérdida del sentido del
pecado ha llevado a la pérdida
de la necesidad de salvacion, y
de ahi al olvido de Dios por
indiferencia. Sin embargo, el
triunfo de Cristo es expresion
de su misericordia con el
hombre, expresion de que «el
amor es mas fuerte que el
pecado». La misericordia es la
ley fundamental que habita en
el corazdén de cada persona
cuando mira al hermano que
encuentra en el camino de la
vida.



01/10/2022

Sumario
e Fl misterio de la misericordia

* El pecado se comprende a partir de
la misericordia

* El pecado original: una verdad
esencial de la fe

» Consecuencias del pecado original
para la humanidad

* La vida como combate

* La ternura de Dios: pecado,
salvacion, misericordia

* Bibliografia

El misterio de la misericordia



Junto a los grandes logros de nuestra
civilizacion, el panorama del mundo
contemporaneo presenta también
sombras y vacilaciones no siempre
superficiales. Porque «los
desequilibrios que sufre el mundo
moderno estan conectados con ese
otro desequilibrio fundamental que
hunde sus raices en el corazon
humano»'.

La persona humana como criatura
experimenta multiples limitaciones.
Cuando se percibe la imposibilidad
de dar respuesta al mal, al
sufrimiento y a la injusticia, en
muchas actitudes no surge la suplica
ante el Dios misericordioso, sino una
especie de acusacion fruto de la
indignacion. Las experiencias del
mal y del sufrimiento se convierten
asi en una via justificada para
apartarse de Dios, poniendo en
entredicho su bondad
misericordiosa. Algunos, incluso,
llegan a ver el sufrimiento como un



castigo divino que cae sobre el
pecador, deformando aun mas la
misericordia de Dios.

Se completa asi un circulo vicioso.
Con palabras de san Juan Pablo II, «el
centro del drama vivido por el
hombre contemporaneo es el eclipse
del sentido de Dios y del hombre»®.
Parece que Dios no es relevante, y no
es relevante porque no puede
solucionar nuestros problemas. De
una parte, no tenemos claro que
necesitamos una salvacion, pero
desde luego la salvacion que ofrece
la Iglesia de Jesucristo no parece
pertinente.

La consecuencia final de este eclipse
de Dios seria el rechazo social de la
necesidad de acudir al perdony a la
misericordia de Dios. De esta
manera, la pérdida del sentido del
pecado ha llevado a la pérdida de la
necesidad de salvacion, y de ahi al
olvido de Dios por indiferencia.



Por eso, cuanto mas la conciencia
humana, sucumbiendo a la
secularizacion, pierde el sentido de la
palabra misericordia, tanto mas la
Iglesia siente el imperativo derecho y
deber de predicar el Dios de la
misericordia. El misterio de la fe
cristiana parece encontrar su sintesis
en esta palabra. La mision
evangelizadora es el anuncio a viva
voz que en Cristo crucificado, muerto
y resucitado, se realiza la plenay
auténtica liberacion del mal, del
pecado y de la muerte®.

Jesucristo es el rostro de la
misericordia del Padre. «Es como si
Cristo hubiera querido revelar que el
limite impuesto al mal, cuyo
causante y victima resulta ser el
hombre, es en definitiva la Divina
Misericordia»*.

El triunfo de Cristo es expresion de
su misericordia con el hombre,
expresion de que «el amor es mas



fuerte que el pecado», «<mas fuerte
que la muerte y que todo mal»°. El
mundo solo alcanzara la paz sobre la
guerra, la violencia, cuando invoque
a la misericordia: «Jesus, en Ti
confio»®.

No es facil responder a la evidencia
del mal en el mundo. Quiza porque el
mal no es un problema, sino un
misterio. Un misterio en el que
estamos implicados nosotros
personalmente. Un misterio que no
se resuelve tedricamente, sino con
actitudes vitales o existenciales.

Siempre tenemos necesidad de
contemplar el misterio de la
misericordia: la relacion entre el
sufrimiento, la injusticia, el pecado,
los hombres y Dios. Porque, como
afirma el Papa Francisco’, la
misericordia es la ley fundamental
que habita en el corazon de cada
persona cuando mira al hermano
que encuentra en el camino de la



vida. Misericordia es la palabra que
revela el misterio de la Santisima
Trinidad. Misericordia es el acto
ultimo y supremo con el cual Dios
viene a nuestro encuentro. Y, por
tanto, misericordia es la via que une
a Dios y el hombre.

En la vida de la Iglesia, la
misericordia es una realidad
permanente. Pero hay momentos en
los que estamos llamados a fijar la
mirada en la misericordia de un
modo mas intenso.

El pecado se comprende a partir de
la misericordia

«Dios es infinitamente bueno y todas
sus obras son buenas. Sin embargo,
nadie escapa a la experiencia del
sufrimiento, de los males en la
naturaleza —que aparecen como
ligados a los limites propios de las
criaturas—, y sobre todo a la cuestion
del mal moral» (Catecismo, n. 385).
«El pecado esta presente en la



historia del hombre: seria vano
intentar ignorarlo o dar a esta oscura
realidad otros nombres» (Catecismo,
n. 386). Pero ;de donde viene el mal,
especialmente el pecado?

Para responder a esta pregunta
debemos fijarnos en el misterio de
Dios, porque el pecado solo puede
entenderse desde el Dios
misericordia de Jesucristo. «”El
misterio [...] de la iniquidad” (2 Ts
2,7) solo se esclarece a la luz del
“Misterio de la piedad” (1 Tm 3,16).
La revelaciéon del amor divino en
Cristo ha manifestado a la vez la
extension del mal y la
sobreabundancia de la gracia (cf. Rm
5,20). Debemos, por tanto, examinar
la cuestion del origen del mal fijando
la mirada de nuestra fe en el que es
su unico Vencedor (cf. Lc 11,21-22; Jn
16,11; 1 Jn 3,8)» (Catecismo, n. 385).
Como afirma Pascal en sus
Pensamientos, el conocimiento de
Dios sin el conocimiento de la



necesidad de nuestra redencion
resulta engafoso, como también lo es
reconocer nuestra miseria sin
conocer al Redentor®.

A partir de este vinculo profundo del
hombre con Dios podemos
comprender que el pecado es un
abuso de la libertad que Dios da a las
personas creadas para que puedan
amarle y amarse mutuamente (cf.
Catecismo, n. 386).

Para esclarecer la realidad del
pecado, la luz de la Revelacion divina
nos habla particularmente del
pecado de los origenes. Pero el punto
de partida para comprenderlo es el
mensaje de la misericordia divina
revelada por Jesus.

El pecado original: una verdad
esencial de la fe

«La doctrina del pecado original es,
por asi decirlo, “el reverso” de la
Buena Nueva de que Jesus es el



Salvador de todos los hombres, que
todos necesitan salvacion y que la
salvacion es ofrecida a todos gracias
a Cristo.

El relato de la caida (Gn 3) utiliza un
lenguaje hecho de imagenes, pero
afirma un acontecimiento
primordial, un hecho que tuvo lugar
al comienzo de la historia del hombre
(cf. GS 13,1). La Revelacion nos da la
certeza de fe de que toda la historia
humana esta marcada por el pecado
original libremente cometido por
nuestros primeros padres (cf.
Concilio de Trento: DS 1513; Pio XII,
Humani generis: ibid., 3897; Pablo VI,
discurso 11-VII-1966)» (Catecismo,
nn. 388-389).

«Detras de la eleccion desobediente
de nuestros primeros padres se halla
una voz seductora, opuesta a Dios (cf.
Gn 3,1-5) que, por envidia, los hace
caer en la muerte (cf. Sb 2,24). La
Escritura y la Tradicion de la Iglesia


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html

ven en este ser un angel caido,
llamado Satan o diablo (cf. Jn 8,44; Ap
12,9). La Iglesia ensefia que primero
fue un angel bueno, creado por

Dios» (Catecismo, n. 391).

«El hombre, tentado por el diablo,
dejo morir en su corazon la
confianza hacia su creador (cf. Gn
3,1-11) y, abusando de su libertad,
desobedecio al mandamiento de Dios.
En esto consistio el primer pecado
del hombre (c¢f. Rm 5,19). En
adelante, todo pecado sera una
desobediencia a Dios y una falta de
confianza en su bondad» (Catecismo,
n. 397).

«La Escritura muestra las
consecuencias dramaticas de esta
primera desobediencia. Adan y Eva
pierden inmediatamente la gracia de
la santidad original (cf. Rm 3,23).
Tienen miedo del Dios (cf. Gn 3,9-10)
de quien han concebido una falsa
imagen, la de un Dios celoso de sus



prerrogativas (cf. Gn
3,5)» (Catecismo, n. 399).

Como consecuencia, «la armonia en
la que se encontraban, establecida
gracias a la justicia original, queda
destruida; el dominio de las
facultades espirituales del alma
sobre el cuerpo se quiebra (cf. Gn
3,7); la union entre el hombre y la
mujer es sometida a tensiones (cf. Gn
3,11-13); sus relaciones estaran
marcadas por el deseo y el dominio
(cf. Gn 3,16)» (Catecismo, n. 400).

También se rompe la armonia con la
creacion; «la creacion visible se hace
para el hombre extrafia y hostil (cf.
Gn 3,17.19). A causa del hombre, la
creacion es sometida “a la
servidumbre de la corrupcion” (Rm
8,21). Por fin, la consecuencia
explicitamente anunciada para el
caso de desobediencia (cf. Gn 2,17),
se realizara: el hombre “volvera al
polvo del que fue formado” (Gn 3,19).



La muerte hace su entrada en la
historia de la humanidad (cf. Rm
5,12)» (Catecismo, n. 400).

«Desde este primer pecado, una
verdadera invasion de pecado
inunda el mundo: el fratricidio
cometido por Cain en Abel (c¢f. Gn
4,3-15); la corrupcion universal, a
raiz del pecado (c¢f. Gn 6,5.12; Rm
1,18-32); en la historia de Israel, el
pecado se manifiesta
frecuentemente, sobre todo como
una infidelidad al Dios de la Alianza
y como transgresion de la Ley de
Moisés; e incluso tras la Redencion
de Cristo, entre los cristianos, el
pecado se manifiesta de multiples
maneras (cf. 1 Co 1-6; Ap

2-3)» (Catecismo, n. 401).

Consecuencias del pecado original
para la humanidad

La existencia humana muestra la
evidencia del pecado en nuestra vida,
junto a la realidad de que el pecado



no es fruto de que seamos malos por
naturaleza, sino que procede de la
eleccion libre del mal. E1 mal moral
no pertenece, pues, a la estructura
humana, no proviene ni de la
naturaleza social del hombre ni de su
materialidad, ni obviamente
tampoco de Dios o de un destino
inamovible. El realismo cristiano
pone al hombre delante de su propia
responsabilidad: puede hacer el mal
como fruto de su libertad, y el
responsable de ello no es otro que
uno mismo (cf. Catecismo, 387).

«Lo que la Revelacion divina nos
ensefia coincide con la misma
experiencia. Pues el hombre, al
examinar su corazon, se descubre
también inclinado al mal e inmerso
en muchos males que no pueden
proceder de su Creador, que es
bueno. Negandose con frecuencia a
reconocer a Dios como su principio,
rompio ademas el orden debido con
respecto a su fin ultimo y, al mismo



tiempo, toda su ordenacion en
relacion consigo mismo, con todos
los otros hombres y con todas las
cosas creadas» (GS 13,1).

Alo largo de la historia, la Iglesia ha
formulado el dogma del pecado
original en contraste con el
optimismo exagerado y el pesimismo
existencial (cf. Catecismo, 406).
Frente a Pelagio, que afirmaba que el
hombre puede realizar el bien sdlo
con sus fuerzas naturales, y que la
gracia es una mera ayuda externa,
minimizando asi tanto el alcance del
pecado de Adan como la redencion
de Cristo —reducidos a un mero mal
0 buen ejemplo, respectivamente— el
Concilio de Cartago (418), siguiendo a
San Agustin, ensefio la prioridad
absoluta de la gracia, pues el hombre
tras el pecado ha quedado dafiado
(cf. DH 223.227; cf. también el
Concilio IT de Orange, en el afio 529:
DH 371-372). Frente a Lutero, que
sostenia que tras el pecado el


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

hombre esta esencialmente
corrompido en su naturaleza, que su
libertad queda anulada y que en todo
lo que hace hay pecado, el Concilio
de Trento (1546) afirmo la relevancia
ontologica del bautismo, que borra el
pecado original; aunque permanecen
sus secuelas —entre ellas, la
concupiscencia, que no se ha de
identificar, como hacia Lutero, con el
pecado mismo—, el hombre es libre
en sus actos y puede merecer con
obras buenas, sostenidas por la
gracia (cf. DH 1511-1515).

En el fondo de la posicion luterana, y
también de algunas interpretaciones
recientes de Gn 3, estd en juego una
adecuada comprension de la relacion
entre 1) naturaleza e historia, 2) el
plano psicolégico-existencial y el
plano ontolégico, 3) lo individual y lo
colectivo.

1) Aunque hay algunos elementos de
caracter mitico en el Génesis



(entendiendo el concepto de “mito”
en su mejor sentido, es decir, como
palabra-narracion que da origen y
que por lo tanto esta en el
fundamento de la historia posterior),
seria un error interpretar el relato de
la caida como una explicacion
simbdlica de la original condicion
pecadora humana. Esta
interpretacion convierte en
naturaleza un hecho histdrico,
mitificandolo y haciéndolo
inevitable: paradojicamente, el
sentido de culpa que lleva a
reconocerse “naturalmente” pecador
conduciria a mitigar o eliminar la
responsabilidad personal en el
pecado, pues el hombre no podria
evitar aquello a lo que tiende
espontaneamente. Lo correcto, mas
bien, es afirmar que la condicion
pecadora pertenece a la historicidad
del hombre, y no a su naturaleza
originaria.



2) Al haber quedado después del
bautismo algunas secuelas del
pecado, el cristiano puede
experimentar con fuerza la
tendencia hacia el mal, sintiéndose
profundamente pecador, como
ocurre en la vida de los santos. Sin
embargo, esta perspectiva existencial
no es la Unica, ni tampoco la mas
fundamental, pues el bautismo ha
borrado realmente el pecado original
y nos ha hecho hijos de Dios (cf.
Catecismo 405). Ontologicamente, el
cristiano en gracia es justo ante Dios.
Lutero radicalizo la perspectiva
existencial, entendiendo toda la
realidad desde ella, que quedaba asi
marcada ontoldgicamente por el
pecado.

3) El tercer punto lleva a la cuestion
de la transmision del pecado original,
«un misterio que no podemos
comprender

plenamente» (Catecismo, 404). La
Biblia ensefia que nuestros primeros



padres trasmitieron el pecado a toda
la humanidad. Los siguientes
capitulos del Génesis (c¢f. Gn 4-11; cf.
Catecismo, 401) narran la progresiva
corrupcion del género humano;
estableciendo un paralelismo entre
Adan y Cristo, San Pablo afirma:
«Como por la desobediencia de un
solo hombre todos fueron
constituidos pecadores, asi también
por la obediencia de uno solo [Cristo]
todos quedaran constituidos

justos» (Rm 5,19). Este paralelismo
ayuda a entender correctamente la
interpretacion que suele darse del
término adamdh como de un
singular colectivo: como Cristo es
uno solo y a la vez cabeza de la
Iglesia, asi Adan es uno soloy a la
vez cabeza de la humanidad’. «Por
esta “unidad del género humano?”,
todos los hombres estan implicados
en el pecado de Adan, como todos
estan implicados en la justicia de
Cristo» (Catecismo, 404).



La Iglesia entiende de modo
analogico el pecado original de los
primeros padres y el pecado
heredado por la humanidad. «<Adan 'y
Eva cometen un pecado personal,
pero este pecado [...] sera
transmitido por propagacion a toda
la humanidad, es decir, por la
transmision de una naturaleza
humana privada de la santidad y de
la justicia originales. Por eso, el
pecado original es llamado “pecado”
de manera analoga: es un pecado
“contraido”, “no cometido”, un
estado y no un acto» (Catecismo,
404). Asi, «aunque propio de cada
uno, el pecado original no tiene, en
ningun descendiente de Adan, un
caracter de falta

personal» (Catecismo, 405)"°.

Para algunas personas es dificil
aceptar la idea de un pecado
heredado"’, sobre todo si se tiene una
vision individualista de la persona y
de la libertad. ¢Qué tuve yo que ver



con el pecado de Adan? ;Por qué he
de pagar las consecuencias del
pecado de otros? Estas preguntas
reflejan una ausencia del sentido de
la solidaridad real que existe entre
todos los hombres en cuanto creados
por Dios. Paradojicamente, esta
ausencia puede entenderse como
una manifestacion del pecado
trasmitido a cada uno. Es decir, el
pecado original ofusca la
comprension de aquella profunda
fraternidad del género humano que
hace posible su trasmision.

Ante las lamentables consecuencias
del pecado y su difusion universal
cabe preguntarse: «Pero, ;por qué
Dios no impidi6 que el primer
hombre pecara? San Leon Magno
responde: «La gracia inefable de
Cristo nos ha dado bienes mejores
que los que nos quito la envidia del
demonio» (serm. 73,4). Y San Tomas
de Aquino: «Nada se opone a que la
naturaleza humana haya sido



destinada a un fin mas alto después
del pecado. Dios, en efecto, permite
que los males se hagan para sacar de
ellos un mayor bien. De ahi las
palabras de San Pablo: “Donde
abundo el pecado, sobreabundo la
gracia” (Rm 5,20). Y el canto del
Exultet: “jOh feliz culpa que merecio
tal y tan grande Redentor!” (Summa
Theologiae, 111, 1, 3, ad 3)» (Catecismo,
412).

La vida como combate

Esta mirada al pecado a partir de la
Redencion de Cristo proporciona un
realismo lucido sobre la situacion del
hombre y de su obrar en el mundo.
El cristiano debe ser consciente tanto
de la grandeza de su ser hijo de Dios
como de ser pecador. Este realismo:

a) Previene tanto de un optimismo
ingenuo como de un pesimismo
desesperanzado y «proporciona una
mirada de discernimiento lucido
sobre la situacion del hombre y de su



obrar en el mundo [...]. Ignorar que
el hombre posee una naturaleza
herida, inclinada al mal, da lugar a
graves errores en el dominio de la
educacion, de la politica, de la accién
social y de las

costumbres» (Catecismo, 407).

b) Da una serena confianza en Dios,
Creador y Padre misericordioso, que
no abandona a su criatura, perdona
siempre, y conduce todo hacia el
bien, aun en medio de adversidades.
«Repite: “omnia in bonum!”, todo lo
que sucede, “todo lo que me sucede”,
es para mi bien... Por tanto —ésta es
la conclusion acertada—: acepta eso,
que te parece tan costoso, como una
dulce realidad»".

¢) Suscita una actitud de profunda
humildad, que lleva a reconocer sin
extrafieza los propios pecados, y a
dolerse de ellos por ser una ofensa a
Dios y no tanto por lo que suponen
de defecto personal.



d) Ayuda a distinguir lo que es propio
de la naturaleza humana en cuanto
tal de 1o que es consecuencia de la
herida del pecado en la naturaleza
humana. Después del pecado, no
todo lo que se experimenta como
espontaneo es bueno. La vida
humana tiene, pues, el caracter de un
combate: es preciso combatir por
comportarse de modo humano y
cristiano (cf. Catecismo, 409). «Toda
la tradicion de la Iglesia ha hablado
de los cristianos como de milites
Christi, soldados de Cristo. Soldados
que llevan la serenidad a los demas,
mientras combaten continuamente
contra las personales malas
inclinaciones»". El cristiano que se
esfuerza por evitar el pecado no se
pierde nada de lo que hace la vida
buena y bella. Frente a la idea de que
es necesario que el hombre haga el
mal para experimentar su libertad
auténoma, pues en el fondo una vida
sin pecado seria aburrida, se alza la
figura de Maria, concebida



inmaculada, que muestra que una
vida completamente entregada a
Dios, lejos de producir hastio, se
convierte en una aventura llena de
luz y de infinitas sorpresas™.

La ternura de Dios: pecado,
salvacion, misericordia

Frente a la realidad del pecado, se
alza imponente la misericordia de
Dios. Jesucristo es el rostro de esta
misericordia, como podemos ver en
su actitud frente a los pecadores («no
he venido a llamar a los justos, sino a
los pecadores») como Zaqueo, el
paralitico, la mujer adultera, la
samaritana, Maria Magdalena, el
buen ladrodn, Pedro, y un sinfin de
personajes.

De manera especialmente relevante,
se muestra en las parabolas de la
misericordia como la del hijo
prodigo, que en realidad llevan a
plenitud toda la ensefianza del
Antiguo Testamento sobre el Dios



«compasivo y misericordioso, lento a
la colera y rico en misericordia y
fidelidad» (Ex 34, 6). A ello se
refieren los salmos una y otra vez: el
Sefior es «compasivo y
misericordioso, lento a la colera 'y
rico en misericordia y fidelidad» (Sal
86, 15); «compasivo y misericordioso,
lento a la ira y rico en

misericordia» (Sal 103, 8); «clemente
y justo, nuestro Dios es

compasivo» (Sal 116, 5); «clemente y
compasivo, lento a la ira y rico en
misericordia» (Sal 145, 8).

En la Pasion de Jesus toda la
suciedad del mundo entra en
contacto con el inmensamente Puro,
con el Hijo de Dios®. Si lo habitual es
que aquello que es impuro contagie y
contamine con el contacto lo que es
puro, aqui tenemos lo contrario: alli
donde el mundo, con toda su
injusticia y con sus crueldades que lo
contaminan, entra en contacto con el
inmensamente Puro, en este



contacto, la suciedad del mundo es
realmente absorbida, anulada,
transformada mediante el amor
infinito.

La realidad del mal, de la injusticia
que deteriora el mundo y contamina
a la vez la imagen de Dios, es una
realidad que existe, y por culpa
nuestra. No puede ser simplemente
ignorada, tiene que ser eliminada.
Ahora bien, no es que un Dios cruel
exija algo infinito. Es justo lo
contrario: Dios mismo se pone como
lugar de reconciliacion y, en su Hijo,
toma el sufrimiento sobre si. Dios
mismo introduce en el mundo como
don su infinita pureza. Dios mismo
«bebe el cdliz» de todo lo que es
terrible, y restablece asi el derecho
mediante la grandeza de su amor,
que a través del sufrimiento
transforma la oscuridad.

Jesus en la Pasion clama al Padre con
toda su fuerza. De alguna manera,



«todos los infortunios de la
humanidad de todos los tiempos,
esclava del pecado y de la muerte,
todas las suplicas y las intercesiones
de la historia de la salvacion estan
recogidas en este grito del Verbo
encarnado. He aqui que el Padre las
acogey, por encima de toda
esperanza, las escucha al resucitar a
su Hijo»"’. Este sufrimiento
concentra la miseria, el pecado y la
muerte de los hombres, todo el mal
de la historia. Y lo supera, lo redime,
lo salva.

La Cruz es la ultima palabra del
amor de Cristo por nosotros. Pero no
es la ultima palabra del Dios de la
alianza. Esta ultima palabra sera
pronunciada en la alborada del
domingo: «Ha resucitado»'’. Dios
resucita a su Hijo Jesucristo, y en
Cristo nos dona la vida cristiana para
siempre.

Pablo Marti del Moral - Santiago Sanz



Bibliografia

— Catecismo de la Iglesia Catdlica,
nn. 374-421.

— San Juan Pablo II, Creo en Dios
Padre. Catequesis sobre el Credo (I),
Palabra, Madrid 1996, 219 ss.

— Francisco, Misericordiae Vultus,
11-IV-2015.

1. Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 10.

2

. San Juan Pablo II, Evangelium
vitae, n. 21.

3



. Cf. San Juan Pablo II,
Redemptoris missio, n. 44.

4

. San Juan Pablo II, Memoria e
identidad, La esfera de los
libros, Madrid 2005, p. 73.

5

. Estas expresiones aparecen
repetidas ocasiones en San Juan
Pablo II, Dives in Misericordia.

6

. Santa Faustina, Diario de la
Divina Misericordia en mi alma,
nn. 47, 309, 327, 949.

7

. Cfr. Francisco, Misericordiae
Vultus, n. 2.

8



. B. Pascal, Pensamientos, n. 556
(ed. Brunschvicg) y n. 449 (ed.
Lafuma).

9

. Esta es la principal razon de
que la Iglesia haya siempre
leido el relato de la caida en
una optica de monogenismo
(proveniencia del género
humano a partir de una sola
pareja). La hipotesis contraria,
el poligenismo, parecio
imponerse como dato cientifico
(e incluso exegético) durante
unos afos, pero hoy en dia a
nivel cientifico se considera
mas plausible la descendencia
bioldgica de una rama comun
(monofiletismo). Desde el punto
de vista de la fe, el poligenismo
es problematico, pues no se ve
como pueda conciliarse con la
Revelacion sobre el pecado
original (cf. Pio XII, Humani



Generis, DH 3897), aunque se
trata de una cuestion sobre la
que todavia cabe investigar y
reflexionar.

10

. En este sentido, se ha
distinguido tradicionalmente
entre el pecado original
originante (el pecado personal
cometido por nuestros primeros
padres) y el pecado original
originado (el estado de pecado
en el que nacemos sus
descendientes).

11

. Cf. San Juan Pablo II, Audiencia
general, 24-1X-1986, n. 1.

12

. San Josemaria, Surco, 127; cf.
Rm 8,28.

13



. San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 74.

14

. Cf. Benedicto XVI, Homilia, 8-
XII-2005.

15

. Este comentario sobre la
pureza de Cristo y la suciedad
del pecado se encuentra en
Benedicto XVI, Jesus de Nazaret,
vol. 2, Encuentro, Madrid 2011,
pp. 269-270.

16

. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2606.

17

. Cf. San Juan Pablo II, Dives in
Misericordia, n. 7.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/tema-10-el-
pecado-y-la-misericordia-de-dios/
(06/02/2026)


https://opusdei.org/es-py/article/tema-10-el-pecado-y-la-misericordia-de-dios/
https://opusdei.org/es-py/article/tema-10-el-pecado-y-la-misericordia-de-dios/
https://opusdei.org/es-py/article/tema-10-el-pecado-y-la-misericordia-de-dios/

	Tema 10. El pecado y la misericordia de Dios

