opusdei.org

San Josemaria
Escriva, maestro del
perdon

Ofrecemos el estudio, escrito
por Jaime Cardenas del Carre,
del numero 53 de Romana
(2011), boletin oficial de la
Prelatura de la Santa Cruz y
Opus Dei, sobre el perdon y san
Josemaria Escriva.

13/06/2023

PDF: San Josemaria, maestro del
perdon (12 parte)


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/san%20josemaria_maestro%20del%20perdon20150716-121929.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/san%20josemaria_maestro%20del%20perdon20150716-121929.pdf

PDF: San Josemaria, maestro del
perdon (22 parte)

INDICE

1. Redescubrir la novedad
liberadora del perdon.

2. El Gran Amor

a) Ahogar el mal en abundancia de
bien

b) El hogar que yo he visto

¢) Unidad de vida

d) Sacerdote de Jesucristo

3. En el centro del mensaje

a) Un mensaje de amor y de paz

b) Mentalidad laical y rechazo del
fanatismo


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/san%20josemaria_maestro%20del%20perdon_220150716-121941.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/san%20josemaria_maestro%20del%20perdon_220150716-121941.pdf

4. La homilia El respeto cristiano a
la persona y su libertad

a) Planteamiento y lineas de fuerza

b) La libertad, el derecho a la
intimidad y a ser uno mismo

c¢) Caridad: de la oscuridad a la luz
5. Actitud ante las calumnias

a) Justificacion

b) Humildad

c) Perdonar y rezar

d) Tiempo de callar

e) Tiempo de hablar

f) Trabajar y sonreir

6. El perdon como estilo de
convivencia y la cultura de la paz

a) Parametros culturales y perdon



b) Efecto global: sembradores de paz
y de alegria.

1. Redescubrir la novedad
liberadora del perdon

El mensaje de Cristo sobre el perdon
fue revolucionario en su momento y
lo sigue siendo ahora. Supone un
cambio de paradigma con relacion al
0jo por ojo, diente por diente[1]. En el
mensaje cristiano, al refundarse las
relaciones humanas en el amor, el
perdon, como el amor de Dios de
donde éste surge, no tiene medida,
no admite limites ;Como debo
perdonar? Como Fl nos ha
perdonado, “;Cuantas veces debo
perdonar? ;Hasta siete veces? Hasta
setenta veces siete”[2] ¢A quiénes
debo perdonar? A todos, ya que el
“amaras a tu projimo”[3] de Jesus
amplia el propio término, y abraza a



toda persona, incluidos los
enemigos[4] y cualquier accion
ofensiva. Se pasa de la contencion de
la venganza, a la “logica del amor”[5],
al acto positivo de amar a quien ha
ofendido.

La misericordia y el perddn se
declaran en el Sermon de la
Montania[6]; de hecho es “tan
importante que es la tnica (peticion)
de las Bienaventuranzas sobre la cual
el Serior vuelve y explicita de
nuevo”[7]. Viene también destacado
en el Padrenuestro[8]. Es un aspecto
nuclear del mensaje de Jesus[9],
sellado con una de sus ultimas
acciones en la tierra, cuando
perdona la violencia de muerte que
se ejercia contra E1[10].

Debemos perdonar porque Dios nos
ha perdonado primero. Hemos de
amar “como El nos ha amado”[11].
“El perdon de Dios se convierte
también en nuestros corazones en



fuente inagotable de perdon en las
relaciones entre nosotros”[12]. Como
Dios me ha perdonado a mi desde la
Cruz, siendo un “Amor que ama hasta
el extremo del amor”[13], asi hemos
de perdonar nosotros, llegando
también al extremo.

El perdon forma parte de la
misericordia divina y, como sefiala
san Juan Criséstomo, “nada nos
asemeja tanto a Dios como estar
Siempre dispuestos a perdonar”[14].
Por eso quien perdona refleja con
mas nitidez la imagen de Dios.

Perdonar es dar un bien después de
recibir un mal. Es un modo
especialmente intenso de donacion
de uno mismo, que eleva a la
persona. El perdon no deja las cosas
como antes, sino que la relacion
queda renovada, y en cierta manera,
purificada y mas profunda. Asi, la
muerte de Cristo en la cruz renueva
y eleva las relaciones de Dios con los



hombres y de los hombres entre si.
Entre la cruz y la resurreccion estuvo
el perdodn.

En toda ofensa se nos agrede con un
mal que puede hacer nacer otro mal
dentro de nosotros. Verdaderamente,
ese es el mal que cada uno ha de
superar. El perdon impide la
revancha, aquieta la sensibilidad y
purifica la memoria. Por parte de
quien es perdonado, el perdoén le
capacita para superar tanto la ofensa
cometida como la corresponsabilidad
por el nuevo pecado que podria
surgir en la persona ofendida.

La voluntad de perdonar y su
aceptacion hacen emerger la verdad
y la justicia, “presupuestos del
perdon”[15]. Se despeja el camino
para el cierre de las heridas y hace
posible la reconciliacion. Si
queremos construir una sociedad
verdaderamente humana, uno de los



medios ha de ser el de recuperar el
perdon en su originaria naturaleza.

Es un verdadero desafio, pues hay
culturas en las que el mensaje del
perdon aun no ha llegado, y
sociedades postcristianas en las que
el perddn se ha desdibujado en sus
rasgos esenciales, o es considerado
como un consuelo superficial de tipo
sentimental-religioso que ayuda a
sobrellevar la ofensa sufrida. Por
otra parte, perdonar puede ser dificil
y en ocasiones puede parecer un
imposible[16], sin embargo, “ninguna
comunidad puede sobrevivir sin el
perdon”[17].

Parece como si hoy, dos mil afios
después de la venida de Cristo, y de
modo similar a lo que ocurrio con el
matrimonio, Dios dijera: “al principio
no era asi’[18]. En un mundo
surcado por conflictos, el ser
humano es capaz de mas, su
dignidad de hijo de Dios reclama que



supere el recurso a la venganza, al
resentimiento y al odio. El don de si
debe alcanzar también el proceso de
restauracion de las relaciones
cuando éstas se han roto o
deteriorado.

Sin embargo, hay también desde
principios de los afios noventa del
siglo pasado un nuevo interés por el
perdon, un redescubrimiento[19]. La
causa ha sido principalmente el
conjunto de secuelas dejadas por
conflictos armados, terrorismo,
violaciones de la dignidad de la
persona y de los derechos humanos,
acaecidas en los ultimos decenios. La
violencia muchas veces ya ha cesado,
pero no asi todos sus efectos.

En el intento de rehacer vidas, los
gobiernos, organizaciones
internacionales, instituciones,
comunidades, etc. han querido
ofrecer respuestas basadas en la
actuacion de los tribunales,



principalmente condenas y
reparaciones economicas. Pronto se
dieron cuenta de que para poder
culminar procesos realmente
curativos, las respuestas tenian que
incidir plenamente en el nivel mas
profundo de la persona (el mismo al
que llego la ofensa). Ese nivel es el de
la dignidad radical de todo ser
humano. Al estrato mas intimo no se
llega solo con esas medidas, que a
menudo se centran mas en el ofensor
y en el orden social del Estado que en
el ofendido, y que ademds, muchas
veces, son insuficientes por referirse
a ofensas irreparables.

No bastan entonces, aun siendo
necesarias, la justicia de los
tribunales ni las reparaciones
economicas[20]. La constatacién de
esta insuficiencia ha impulsado en
los ultimos afios una importante
evolucion del derecho de
reparaciones en el ambito de los
derechos humanos. La evolucion



consiste, entre otros aspectos, en que
las reparaciones tratan de ofrecer
respuestas globales al dafio causado,
incluyendo, ademas de las
economicas, otras de distinta
naturaleza y alcance[21].

Dentro de estos nuevos cauces
surgieron conceptos como
reconocimiento, verdad,
arrepentimiento, transformacion
personal, dignificacion, recuerdo,
curacion del dolor, necesidad de
liberacion de la culpa o del deseo de
venganza, del odio, etc., elementos
que, desbordando los moldes de la
justicia humana, llevaban de la mano
al perdon, hasta aquel momento
olvidado, cuando no minusvalorado
por su significacion religiosa[22].

Por esta via inesperada es por donde
reaparece el perdon y su “novedad
liberadora”[23]ycurativa que atrae el
interés de instituciones,
universidades y estudiosos, que 1o



abordan desde el punto de vista
psicoldgico, antropoldgico, religioso o
socioldgico, aportando
profundizaciones y proponiéndolo
como solucion, no sélo para los
grandes conflictos, sino también
como un recurso al que acudir en
nuestras relaciones cotidianas[24].
“Pedir y ofrecer perdon es una via
profundamente digna del hombre y, a
veces, la unica para salir de
situaciones marcadas por odios
antiguos y violentos”[25].

Partiendo de estas realidades y de las
nuevas perspectivas presentes en
nuestras sociedades, proponemaos
ahora la figura de san Josemaria
como un hombre que sabia
perdonar. En su mirada sobre el
perdon y en el modo de vivirlo
aparecen algunos trazos mas
acentuados, que servirdn de
armazon del presente estudio.



En primer lugar resalta una caridad
vivida en grado heroico. Después, el
mensaje de la llamada universal a la
santidad, sobre todo la
concatenacion entre mentalidad
laical, libertad, compresion y perdon,
y su repercusion en las relaciones
individuales y sociales. En tercer
lugar, las contradicciones que
padecio durante toda su vida,
principalmente en forma de
calumnias e incomprensiones. Aqui
nos detendremos en algunos
aspectos de la homilia “El respeto
cristiano a la personay a su
libertad”[26] que, de los textos
editados de san Josemaria, es el que
trata con un enfoque mas amplio y
general la cuestion de las
incomprensiones e injusticias entre
los hombres[27]. A continuacion,
siguiendo algunos testimonios de
quienes le conocieron, analizaremos
cada una de las actitudes que
adoptaba ante las ofensas.



Fue también un hombre atento a las
coordenadas histdricas, culturales e
intelectuales del siglo XX y se vio
ademas inmerso en la guerra civil
espafiola. Desborda el propdsito de
nuestro estudio analizar la época de
esa contienda, y mas en general el
contexto de su vida en el siglo XX, un
siglo de conflictos armados y de
violencia. Si hay que decir, pues
refuerza la coherencia de su caridad,
que siempre mantuvo la misma
actitud de buscar el perdon y la
reconciliacion entre las personas, sin
excepciones al mandamiento de la
caridad, por muy extraordinarias
que fueran las situaciones[28].

Cerraremos el estudio con una
referencia a la practica del perdon en
la sociedad contemporanea y la
cultura de la paz.



2. El Gran Amor

a) Ahogar el mal en abundancia de
bien

La raiz mas profunda del perdon en
san Josemaria hay que buscarla en el
amor a Dios. Habia interiorizado el
doble precepto de la caridad[29].
Amaba a Dios sobre todas las cosas'y
por eso queria a todos de manera
positiva y operativa[30].

En 1957, en una conversaciéon con un
hijo espiritual suyo, se referia asi al
doble mandamiento y a su
coherencia interna: “parece como st
escuchara a alguno, que me dice:
amar a Dios sobre todas las cosas es
facil, pero amar al projimo, a amigos
Yy a enemigos... jeso es muy dificil! Si
de veras amaras a Dios ‘ex toto corde
tuo, ex tota anima tua, et ex tota
fortitudine tua’; con todo el corazon,
con toda tu mentey con todas tus
fuerzas (Deut. VI, 5), ese amor al



projimo, que encuentras tan dificil,
seria consecuencia del Gran Amor;y
no te sentirias enemigo de nadie”[31].

Era sensible a como Dios le habia
amado y como le habia perdonado
durante toda su vida. Esto le llevaba
al agradecimiento y a la
identificacion con Cristo en querer a
todos al margen de cualquier otra
consideracion, echando por tierra las
barreras, como en una inundacion.

Transmitia a su alrededor una
atmosfera de amor a los demas, de
valorar a cada persona como hijo de
Dios, como ser portador de un centro
de dignidad que ni siquiera el pecado
puede borrar. Sabia destacar en cada
uno lo mas sobresaliente. Detestaba
la acepcion de personas[32], y estaba
muy lejos de considerarse titular de
una patente de inocencia que le
legitimara para mirar por encima a
los demas.



En este contexto, el perdon se
expresaba mas como una
consecuencia de la caridad que como
un deber afiadido, llegando a decir
que “no he necesitado aprender a
perdonar, porque el Sefior me ha
ensefiado a querer”[33]. Resaltaba
con estas palabras la caridad como
fuente del perddn y éste como una
forma de querer. Quiza como la
forma mas profunda, porque en
ocasiones puede ser la mas dificil de
realizar. Era tal su caridad, que no
necesitaba perdonar porque de
hecho no se consideraba ofendido.
Percibia y le dolia el mal que hay en
la ofensa, como pecado contra Dios.
Como hombre también la sentia, pero
la caridad anegaba desde el primer
momento el rencor, el odio o la
venganza[34].

Seguia el consejo de san Pablo: “No te
dejes vencer por el mal; antes bien,
vence al mal con el bien”[35], que €l
parafraseaba diciendo que “hay que



ahogar el mal en abundancia de
bien[36].

b) El hogar que yo he visto

El primer lugar donde Josemaria
Vivio experiencias de perdon
concedido y otorgado fue en su
familia, en casa. Sus padres, don José
y dofia Dolores, habian formado un
hogar cristiano donde el perddn se
integraba de manera natural en las
relaciones interpersonales. Su
familia fue, para él y para sus
hermanos y hermanas, una escuela
de perdon y misericordia, y alli
aprendio en la practica a perdonar.
Josemaria nifio fue testigo de como
sus padres perdonaban injusticias
graves. Un perdon otorgado con
normalidad y discrecion. Sus padres
eludian también comentar los hechos
injustos ante los hijos para evitar que
en ellos surgieran faltas de caridad
hacia los responsables[37].



Incorporo¢ asi, a través del ejemplo de
sus padres, una caridad que iba mas
alla de la justicia, una particular
apertura del corazon ante las
personas mas necesitadas[38], la
disposicion a pedir perdony a
perdonar, y todo con discrecion. No
sera dificil, al cabo de los afios,
encontrar en el perdon de san
Josemaria el eco de la actitud
cristiana de sus padres ante las
ofensas.

¢) Unidad de vida

Vinculado intimamente a la caridad
se encuentra uno de los conceptos
clave de su doctrina espiritual, la
unidad de vida: recordar a los
cristianos que el amor a Dios
capacita para unificar todos los
aspectos de la humana existencia. No
debe darse un divorcio entre la fey
la existencia concreta[39]. San
Josemaria decia que cabe el peligro
“de llevar como una doble vida: la



vida interior, la vida de relacion con
Dios, de una parte; y de otra, distinta
y separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequenias realidades terrenas”[40].

Aplicado al perdon significa que hay
que llevar a la practica, hacer
posible, 1o que el Catecismo
denomina la “unidad del perdon”[41],
“va que el amor, como el Cuerpo de
Cristo, es indivisible; no podemos
amar a Dios a quien no vemos, St no
amamos al hermano y a la hermana a
quienes vemos”[42]. El Padrenuestro
exige la coherencia del perdon en la
relacion mas importante: la de la
persona con Dios. De esta coherencia
depende el resto de nuestras
relaciones.

Son muchas las consecuencias de la
unidad de vida aplicadas al perdon.
Nos referiremos a algunas que nos
parecen mas relevantes en san
Josemaria.



La primera es que perdonaba a todos
y vivia esta exigencia en su forma
mas heroica, perdonando también a
los enemigos. El perdon a los
enemigos es especialmente dificil,
por su carga emocional y por la falta
de soportes humanos para darlo, y se
funda entonces esencialmente en la
caridad. San Josemaria llevaba el
mandamiento del amor mas alla, por
decirlo asi, del perdon, pues repetia
que no tenia enemigos, que no se
sentia enemigo de nadie. En su modo
de perdonar se advierte una
voluntad, no solo de superar la
reaccion negativa ante la ofensa, sino
de llegar al corazon del ofensor y
convertirlo[43].

En sentido estricto, no consideraba
enemigos a quienes efectivamente le
atacaban[44] y en un sentido mas
amplio y cercano a la vida corriente,
mucho menos consideraba enemigos
a quienes estaban lejos de él por
modos de pensar, creencias,



actuaciones, situaciones personales,
opiniones politicas o sociales, estilos
de vida, etc. Estas cuestiones pueden
ser con frecuencia motivo de
distanciamiento y aun de ruptura
entre las personas, en las familias y
en la sociedad. En este segundo
sentido se pueden tener mas
enemigos de los que a primera vista
parece; o, al menos, si no enemigos,
aquellos que quedan en el territorio
de la indiferencia o el desprecio
cuando, consciente o
inconscientemente, se cae en la
discriminacion, dejando fuera del
horizonte vital a personas o grupos
de personas.

Dentro del despliegue de la unidad
de vida, san Josemaria habia
adquirido también la actitud de pedir
perdon vy de rectificar si habia
ofendido. Mons. Alvaro Del Portillo,
su mas estrecho colaborador durante
casi cuarenta afnos, recordaba que
“cuando se equivocaba, rectificaba



inmediatamentey si era el caso, pedia
perdon. (...) Realmente, era llamativa
la prontitud con que rectificaba: y no
vacilaba en hacerlo en publico si era
necesario. Era una caracteristica muy
destacada de su comportamiento, y
deseaba para todos la alegria de
rectificar”[45].

No se escudaba en la autoridad que
como fundador tenia para no
solicitar el perdon, es mas, entendia
que precisamente por su autoridad
debia estar mas atento a hacerlo. En
coherencia con su mensaje de
santidad en lo ordinario, pedia
también perdon por las pequerias
ofensas, equivocaciones o
malentendidos que pueden surgir en
la vida de un hombre de gobierno,
que tuvo que trabajar con muchas
personas y tomar decisiones
relativas a la formacion y al
desarrollo del Opus Dei.



Otra dimension de la unidad es que
san Josemaria exigia a los fieles de la
Obra y a las personas que se le
acercaban, o se acercaban a los
apostolados del Opus Dei, lo mismo
que €l trataba de vivir. No rebajaba
el mensaje: todos debian aprender a
perdonar y a pedir perdon y hacerlo
efectivamente, por amor a Dios[46].

En la unidad del perdon asi vivida, se
manifiesta la estrecha relacion que
hay entre ser perdonados y el
crecimiento de nuestra disposicion
para perdonar. Quien es perdonado
estd mas dispuesto a perdonar. Si es
Dios quien perdona, esa disposicion
se intensifica, al experimentar la
necesidad de amarle mas. Asimismo,
cuando perdonamos a los demas,
percibimos con mads claridad que
nosotros también necesitamos el
perdon, y en este caso crece el propio
conocimiento. Es lo que se podria
llamar el juego de la unidad del
perdon que impulsa al bien en todas



las direcciones posibles de nuestras
relaciones. Quien perdona siempre,
hace crecer en su interior una
disposicion habitual a perdonar, se
conoce a si mismo, maneja mejor la
propia fragilidad y aprende a
comprender la ajena.

El perdon es uno de los terrenos
donde de forma mas evidente se
muestra la quiebra de la unidad de
vida entre los cristianos. La ausencia
de perdon, o un perddn filtrado por
la acepcion de personas, es un
sintoma de paganizacion, de carencia
de amor de Dios, un termometro de
la debilidad de la vida cristiana. Por
eso quiza hoy mas que en otras
épocas, al tratar de mostrar el
verdadero rostro de Dios, es preciso
subrayar que los testimonios de
perdon tienen gran fuerza
evangelizadora.

d) Sacerdote de Jesucristo



La condicion sacerdotal de san
Josemaria es también una razon
determinante para captar la hondura
de su ensefianza y de su ejemplo
personal sobre la centralidad de la
caridad y del perdon en la vida
cristiana.

Entre otros aspectos que podrian ser
analizados, mencionaremos dos. El
primero queda bien formulado en
una de sus homilias: “;cual es la
identidad del sacerdote? La de
Cristo”[47]. Y en su identificacion con
Cristo, el sacerdote, que ha sido
ordenado para servir a todos, ha de
saber abrir sus brazos a toda la
humanidad, amando,
comprendiendo, perdonando.

“Ni a la derecha, ni a la izquierda, ni
al centro. Yo, como sacerdote, procuro
estar con Cristo, que sobre la cruz
abrio los dos brazos y no solo uno de
ellos: tomo con libertad, de cada
grupo, aquello que me convence, y que



me hace tener el corazony los brazos
acogedores, para toda la
humanidad”[48]. El cultivo y
crecimiento de esta identificacion en
su alma sacerdotal son la fuente y la
razon ultima de su querer a los
demas y de que todos los que se
acercaban a él encontraban la
acogida misericordiosa y la fortaleza
que necesitaban.

El segundo es su amor al sacramento
de la reconciliacion. A administrarlo
y a recibirlo. Como ha escrito Mons.
Alvaro Del Portillo: “Tuvo una
auténtica pasion por administrar el
sacramento de la penitencia (...) y
predico incesantemente sobre este
sacramento”[49]. Confeso a miles de
personas a lo largo de toda su vida, y
él mismo acudia semanalmente a
recibirlo. Insistia en que los
sacerdotes debian confesarse con
frecuencia y dedicar tiempo a
administrar el sacramento del
perdon.



El sacerdote pide perdon a Dios por
sus pecados en la confesion; perdona
en nombre de Cristo los pecados de
los hombres al administrar el
sacramento del perdon; solicita el
perdon a los demas si ha ofendido al
projimo y lo otorga si le han ofendido
a él. El sacerdote es un asiduo del
perdon, y es el ser humano que roza
con mas cercania tanto la
misericordia de Dios, como la
debilidad humana. Esta cercania
modela el alma y el corazon del
sacerdote, configurandole con “un
Dios que perdona”[50].

Como conclusion podemos decir que
san Josemaria percibia, y asi lo vivid
siempre, que la identidad del
ministerio sacerdotal se asienta
sobre dos caracteristicas: el amor a la
misa y al sacramento del perdon.
Cristo es clavado en la cruz y desde
ahi, como fruto del sacrificio,
perdona. En la misa se identifica con
el Cristo de los brazos abiertos a toda



la humanidad y, al administrar el
perdon, con Cristo perdonando desde
la cruz.

3. En el centro del mensaje
fundacional

a) Un mensaje de amory de paz

El tercer factor en el que cabe
encontrar rasgos mas marcados
sobre el perdon y la comprension es
el mismo mensaje fundacional del
Opus Dei. Un ejemplo es el que
ofrecen estas palabras:

“La Obra de Dios ha nacido para
extender por todo el mundo el
mensaje de amor y de paz, que el
Sefior nos ha legado; para invitar a
todos los hombres al respeto a los
derechos de la persona. (...) Veo a la
Obra proyectada en los siglos, (...)
defendiendo la paz de Cristo, para que
todo el mundo la posea”[51].



En sus escritos y predicacion, al
desarrollar los diferentes aspectos
del mensaje, subrayo los conceptos
de dignidad e igualdad de todo ser
humano, paz, reconciliacion, perdon,
comprension, convivencia, amor a la
libertad, libertad de las conciencias,
rechazo de la violencia para vencer y
para convencer, etc.

En una homilia pronunciada en 1967
en el campus de la Universidad de
Navarra, san Josemaria, haciendo
referencia a esos contenidos y
aportando algunas claves, escribe: “Y
esa cristiana mentalidad laical os
permitira huir de toda intolerancia, de
todo fanatismo -lo diré de un modo
positivo-, 0s harad convivir en paz con
todos vuestros conciudadanos, y
fomentar también la convivencia en
los diversos ordenes de la vida social.
Sé que no tengo necesidad de recordar
lo que, a lo largo de tantos afios, he
venido repitiendo. Esta doctrina de
libertad ciudadana, de convivenciay



de comprension, forma parte muy
principal del mensaje que el Opus Dei
difunde”[52].

No es por tanto una idea de pazy
comprension en general, como un
buen deseo, sino que indica un
fundamento, la filiacion divina, y
una articulacion, la mentalidad
laical. Sefiala también que la
convivencia y la comprension son
parte muy principal del mensaje.

b) Mentalidad laical y rechazo del
fanatismo

Como se advierte en el texto recién
citado, san Josemaria vincula la
mentalidad laical (es decir, la
mentalidad del cristiano corriente
que sigue a Cristo en medio de las
actividades ordinarias) con la
libertad, la convivencia y el rechazo
del fanatismo. La intolerancia es un
fenomeno que también hoy
padecemos, y cuya influencia se deja
sentir en el ambito de la politica, la



cultura, el pensamiento, la religion,
etc. Sus efectos, por lo que significa
de exclusion y de semilla de
violencia, son la negacion de la
libertad y el dafio a la convivencia.

San Josemaria sintetizaba la
mentalidad laical en tres
conclusiones, que ofrecen al cristiano
un marco de actuacion en la vida
civil, y que llevan:

“a ser lo suficientemente honrados,
para pechar con la propia
responsabilidad personal; a ser lo
suficientemente cristianos, para
respetar a los hermanos en la fe, que
proponen —en materias opinables-
soluciones diversas a la que cada uno
de nosotros sostiene; y a ser lo
suficientemente catolicos, para no
servirse de nuestra Madre la Iglesia,
mezclandola en banderias
humanas”[53].

La mentalidad laical, enraizada en la
libertad propia y ajena y en la



responsabilidad, conduce a un
compromiso de convivencia y
comprension, fundandose
precisamente en las propias
convicciones. La convivencia
consiste en vivir juntos sosteniendo
distintas convicciones, no en que
todos tengan las mismas o en que
nadie mantenga ninguna. La
mentalidad laical fomenta por esta
via una cultura mas pacifica, que
tiende a evitar los conflictos, no por
ignorarlos o por pensar que no existe
la verdad, sino por el modo en el que
se afrontan las diferencias[54].

La mentalidad laical muestra todos
sus contornos a la luz de la llamada
universal a la santidad, principal
mensaje difundido por san Josemaria
a través del Opus Dei, que implica la
dignidad de toda persona creada a
imagen de Dios. El cristiano,
consciente de esta dignidad,
permanecera abierto a todas las
personas sin discriminaciones de



ningun tipo. Por otra parte, esa
llamada se da en medio del mundo, en
el lugar donde se producen los
cambios, ya que son todos, cristianos
0 no, quienes los promueven y
empujan la historia. Es el lugar
donde nacen los conflictos y donde
deben ser resueltos[55].

Con esta perspectiva de caridad
vivida coherentemente sera mas
dificil que el cristiano caiga en el
fanatismo hacia sus conciudadanos,
sean o no hermanos en la fe. “Nada
mas lejos de la fe cristiana que el
fanatismo, con el que se presentan los
extrafios maridajes entre lo profano y
lo espiritual sean del signo que
sean”[56].

En el horizonte de la nueva
evangelizacion, la mentalidad laical
evitard mirar el mundo como algo
ajeno a la fe, o con mentalidad de
selectos[57] que intentaran
transformarlo desde fuera[58]. En



este caso, la posicion erronea en la
que se hubieran colocado los
cristianos determinaria ya el tipo de
relacion establecida con el mundo.

El rechazo del fanatismo quiere decir
también que no es legitimo
responder al fanatismo con
fanatismo. Intentar superar un mal
con otro mal, supone dar
continuidad al ciclo de la venganza y
de la agresion. La venganza no es
una solucion verdadera al problema.
El mal se vence con el bien, la
mentira con la verdad. La difusion de
la verdad ha de ir acompafiada de la
caridad.

Simultaneamente, la mentalidad
laical es todo lo contrario a la
pasividad o la inhibicion: empuja a
ejercitar los propios derechos, a
cumplir con los deberes civicos, a
comprometerse con la verdad, a
practicar la fe en privado y en



publico, y a intentar transformar la
sociedad.

En el inevitable contraste entre la
accion del cristiano en el mundo y
una sociedad paganizada se pondra a
prueba la compenetracion entre
verdad y caridad. Es precisamente
ahi, en la accion diaria, donde el
cristiano tomara conciencia de la
importancia de su papel
evangelizador, pues es él quien,
obrando con libertad y asumiendo su
responsabilidad, debera conjugar
verdad y caridad en el caso concreto.

4. La homilia El respeto
cristiano a la personay a su
libertad

a) Planteamiento y lineas de fuerza

La homilia “El respeto cristiano a la
personay su libertad”, fechada el 15
de marzo de 1961, se encuentra en Es
Cristo que pasa, el ultimo de los



libros que san Josemaria publico en
vida, en 1973.

Es una meditacion sobre la caridad
cristiana, la comprension y el
perdon, e incluye también una
reflexion sobre determinados hechos
que habian dejado huella en su
interior, madurada desde la caridad
y su sentido de la libertad y la
justicia. Se trata de un texto
sapiencial.

El tema central no es tanto el analisis
de las exigencias practicas de la
caridad hacia los demas, como una
meditacion sobre el doble precepto
de la caridad. El “amards a Dios”
aparece de manera implicita como
hilo conductor del discurso. Su
consecuencia, el “amardas al projimo”,
se desarrolla explicitamente, al
tiempo que se desvelan algunas
consecuencias derivadas de la
ausencia de esa virtud en las
relaciones personales y sociales.



El hilo conductor es la identificacion
del cristiano con Cristo en el ejercicio
de la caridad. “Como consecuencia, la
caridad de Cristo no es solo un buen
sentimiento en relacion al projimo
(...). La caridad, infundida por Dios en
el alma, transforma desde dentro la
inteligencia y la voluntad: fundamenta
sobrenaturalmente la amistad y la
alegria de obrar el bien”[59]. San
Josemaria llamaba a esta
transformacion progresiva el
“endiosamiento bueno”[60]. La
esencia de la transformacion es
capacitarnos para vencer el mal con
el bien.

El origen de la homilia parece
descansar en las incomprensiones
sufridas, que arrancan de “la falsa
mentalidad de que el publico (...) tiene
derecho a conocer e interpretar los
pormenores mds intimos de la
existencia de los demds”[61]. De la
insatisfaccion de este deseo insano o
morboso o la interpretacion torcida



de las actuaciones ajenas, nacen los
ataques a las victimas, que “han sido
con frecuencia y durante largos afos
la diana de ejercicios de tiro de
murmuraciones, difamaciones y
calumnias”[62].

En ese contexto, san Josemaria se
referird a su propia experiencia al
difundir el mensaje del Opus Dei. La
gran mayoria de la gente le entendia
y otros, aunque no compartian sus
modos apostolicos, respetaban al
Fundador y sus apostolados. “Pero
nunca falta una minoria sectaria que,
no entendiendo lo que yo y tantos
amamos, querria que lo explicasemos
de acuerdo con su mentalidad:
exclusivamente politica, ajena a lo
sobrenatural, atenta unicamente al
equilibrio de interesesy de presiones
de grupos. Si no reciben una
explicacion ast, erronea y amafiada a
gusto de ellos, siguen pensando que
hay mentira, ocultamiento, planes
siniestros”[63].



Las calumnias procedian sobre todo
de dos focos. El primero, la falta de
comprension de la novedad del
mensaje de la llamada universal a la
santidad en medio del mundo[64] y
clerta celotipia ante la labor
apostolica desarrollada por el
Fundador. De esa celotipia y de la
falta de comprension del fenémeno
apostolico, pasaban algunos al
ataque a la Obra o a la persona del
Fundador, pensando que al minar su
reputacion sufriria también la
fundacion[65]. El segundo, confundir
el Opus Dei con un nuevo grupo
politico o de presion, atribuyendo
erroneamente a la Obra las libres
actuaciones individuales de sus
miembros en su actividad
profesional, politica, etc[66].

A propdsito de estos temas
desarrollara su idea de la libertad
cristiana, el derecho a la propia
intimidad y los ataques que pueden
sufrir. La calumnia implica la



negacion de la libertad y
frecuentemente lesiona el derecho a
la intimidad.

Al final del texto retomara el hilo
conductor, la caridad. Si hay amor a
Dios, habra también amor al
projimo, respeto a la persona. La
transformacion de la inteligencia y la
voluntad abren los ojos para ver que
“la caridad cristiana no se limita a
socorrer al necesitado de bienes
economicos; se dirige, antes que nada,
arespetar y comprender a cada
individuo en cuanto tal, en su
intrinseca dignidad de hombrey de
hijo del Creador”[67].

b) La libertad, el derecho a la
intimidad y a ser uno mismo

Uno de los grandes mensajes de san
Josemaria es la llamada a la
libertad[68]: 1a reivindicacion de la
libertad de los hijos de Dios. Este
santo repite que Dios ha creado al ser
humano digno, libre y responsable.



En la sociedad la libertad se traduce
en pluralismo. Asi entendido, el
pluralismo es una fuente de
riquezal69]. Pero puede ser una
fuente de conflictos, si hay ataques a
la libertad o si faltan la justicia y la
caridad. Estas han de estar presentes
en la formacion de la pluralidad,
como un aliento desde dentro, desde
cada persona. San Josemaria, mas
que estar de acuerdo con el
pluralismo, o simplemente tolerarlo,
mira con mas profundidad,
subrayando que el respeto se debe
originariamente a la persona por su
dignidad. Hay que respetar a la
persona, que es digna y libre, y por
tanto al pluralismo y las diferencias
que se derivan de dicha condicidn.

El derecho a la intimidad, al evitar
que se tenga que ventilar la propia
vida, es indispensable para
salvaguardar la libertad de
actuacion. San Josemaria habla de la
violacion de este derecho, del



sufrimiento de las victimas y de la
necesidad de defenderlo: “Frente a
los negociadores de la sospecha, que
dan la impresion de organizar una
trata de la intimidad, es preciso
defender la dignidad de cada persona,
su derecho al silencio”[70].

En su reivindicacion del derecho a la
intimidad y a la fama, invocara el
suelo comun de la dignidad humana,
donde todas las personas se
encuentran con independencia de su
fe. “En esta defensa suelen coincidir
todos los hombre honrados, sean o no
cristianos, porque se ventila un valor
comun: la legitima decision a ser uno
mismo, a no exhibirse, a conservar en
justa y pudorosa reserva sus alegrias,
sus penasy sus dolores de familia; y,
sobre todo, a hacer el bien sin
espectaculo, a ayudar por puro amor
a los necesitados, sin obligacion de
publicar esas tareas en servicio de los
demas”[71].



Pone en guardia sobre la posible
falta de coherencia, de unidad de
vida, ante el peligro de adulterar la
caridad hasta llegar a la injusticia.
Llamarse cristiano no es garantia de
querer bien a la gente. Asi, dice que
“no debemos extrafiarnos de que
muchos, también gentes que se tienen
por cristianas, se comporten de modo
parecido: imaginan, antes que nada, el
mal. Sin prueba alguna, lo
presuponen; y no solo lo piensan, sino
que se atreven a expresarlo en un
juicio aventurado, delante de la
muchedumbre”[72].

El mensaje del Opus Dei necesita de
la libertad como se necesita el
oxigeno para vivir. Al ser el anuncio
una llamada a la santidad de todas
las personas mediante la
santificacion del trabajo, la familia y
las relaciones sociales, la libertad
aparece como algo previo, como el
unico caldo de cultivo adecuado para
la propagacion del mensaje.



Pero no todos comprendieron esta
radical libertad del cristiano. Esa
falta de comprension esta también
presente en el origen de las
calumnias. En el nivel mas visible, la
buena fama fue la primera victima.
En un nivel mas profundo, que san
Josemaria percibi6é inmediatamente,
la verdadera victima era la libertad y
el respeto debido a cada persona.

Por eso san Josemaria fue un
incansable defensor de la libertad:
“Podéis atestiguar que llevo toda mi
vida predicando la libertad personal,
con personal responsabilidad. La he
buscado y la busco, por toda la tierra,
como Diogenes buscaba un hombre. Y
cada dia la amo mds, la amo sobre
todas las cosas terrenas: es un tesoro
que no apreciaremos nunca
bastante”[73].

Desgranara luego la trama de la
calumnia. Indicard los métodos y
argumentaciones utilizados para



calumniar y como, siguiendo un
itinerario perverso, esos métodos se
han convertido en usos aceptados en
la sociedad, sobresaliendo entre ellos
la presuncion de culpabilidad del otro,
el adoptar la sospecha como norma.
Ala aceptacion general de esos
métodos y argumentaciones, ha
contribuido el mal uso que, en
ocasiones, se ha hecho de los avances
técnicos en los medios de
comunicacion, sirviendo a veces de
vehiculo de injusticias.

El final del recorrido es la
banalizacion de la calumnia, que
rebaja la dignidad de la persona y el
respeto a ella. La ley de la sospecha
parece haberse impuesto en las
relaciones individuales, sociales,
economicas, etc., y la confianza es un
valor a la baja.

Siguiendo con las consecuencias de
la presuncion de culpabilidad y la
sospecha surge el meaculpismo,



descrito también por san Josemaria:
“Asi, se parte a veces de que todo el
mundo actia mal; por tanto, con esta
erronea forma de discurrir, aparece
inevitable el meaculpismo, la
autocritica. Si alguno no echa sobre st
una tonelada de cieno, deducen que,
ademds de malo rematado, es
hipocrita y arrogante”[74].

Las palabras de san Josemaria
resuenan hoy con la misma fuerzay
actualidad que entonces[75] y
apuntan a la importancia de que las
relaciones interpersonales se
asienten en la verdad y en la caridad,
unico modo de generar confianza en
el cuerpo social.

¢) La caridad: de la oscuridad a la luz

San Josemaria analizara después el
desconcierto del ofendido, sus
reacciones, su situacion de
indefension y el modo de afrontar
con espiritu cristiano las calumnias,
con una actitud de perdon. Por



ultimo describira como, al conocer a
Jesucristo, se inicia en la persona un
proceso de transformacion que le
conducira a percibir la dignidad de
cada persona y en consecuencia, a un
cambio en su mirada y en sus
relaciones. El proceso va, de pensar
mal como norma, a la justiciay a la
caridad que llevan a respetar y
querer a todos, con consecuencias
concretas.

San Josemaria compara el ejercicio y
el efecto de la caridad con el paso de
la ceguera a la luz. “Entre los que no
conocen a Jesucristo hay muchos
hombres honrados que, por elemental
miramiento, saben comportarse
delicadamente: son sinceros,
cordiales, educados. Si ellosy
nosotros no nos oponemos a que
Cristo cure la ceguera que todavia
queda en nuestros 0jos (...)
percibiremos las realidades terrenasy
vislumbraremos las eternas con una
luz nueva, con la luz de la fe:



habremos adquirido una mirada
limpia”[76]. Todo ello es acorde con
nuestra dignidad.

Para eso, partiendo de la escena de la
curacion del ciego de nacimiento
contada por san Juan[77], se centra,
no en la curacion del ciego, en el
milagro, sino en las actitudes de los
personajes que intervienen: Jesus, los
discipulos y los fariseos. “Quisiera
ahora fijarme en otros rasgos:
concretamente, para que veamos que,
cuando hay amor de Dios, el cristiano
tampoco se siente indiferente ante la
suerte de los otros hombres, y sabe
también tratar a otros con respeto;y
que, cuando ese amor decae, existe el
peligro de una invasion, fandticay
despiadada, en la conciencia de los
demas”[78].

Los personajes del Evangelio miran
al ciego cada uno desde su corazon:
Jesus lo ve con o0jos de misericordia y
piensa en curarle; los discipulos le



preguntan a Jesus cudles son los
pecados causa de la ceguera, si los
del ciego o los de sus padres, dando
por sentado (como era habitual en el
contexto religioso-cultural de
entonces) que si alguno sufre una
desgracia es porque ha hecho algo
malo. Los fariseos, por su parte, no
quieren creer lo que tienen delante, e
intentan forzar la realidad hasta
encofrarla en sus prejuicios.

San Josemaria describe la paulatina
transformacion de los discipulos en
su contacto con Cristo y el obstinado
cierre a Dios de los fariseos. En los
primeros veremos como el amor de
Dios transforma verdaderamente a
las personas, cambiando el
paradigma de su relacion con los
demas. Los segundos, al cerrarse en
si mismos, no querran ver a su
hermano, el ciego, y lo expulsaran de
la sinagoga, pues “esta cerrazon tiene
resultados inmediatos en la vida de



relacion con nuestros
semejantes”[79].

Gracias al contacto con Cristo, el
clego recupera la vista y los
discipulos pasan de la oscuridad a la
luz: “se movian en la linea de ese
refran desgraciado: piensa mal y
acertaras. Después, cuando conocen
mas al Maestro, cuando se dan cuenta
de lo que significa ser cristiano, sus
opiniones estan inspiradas en la
comprension”[80]. Por su parte, los
fariseos se aferran a su ceguera
convencidos, como tantos, de que
quien sospecha esta en lo cierto y es
superior a los demas. Cristo devuelve
la luz al ciego y transforma a sus
discipulos, pero no logra devolverla a
los fariseos, y respeta también su
libertad.

En los ultimos compases de la
homilia, san Josemaria invita al
lector a afrontar las ofensas con las
actitudes del cristiano transformado:



hacer el propdsito de “no juzgar a los
demas, de no ofender ni siquiera con
la duda, de ahogar el mal en
abundancia de bien (...), no
entristecernos nunca si nuestra
conducta recta es mal entendida (...),
si el bien que (...) procuramos
realizar, es interpretado torcidamente
(...). Perdonemos siempre, con la
sonrisa en los labios. Hablemos
claramente, sin rencor, cuando
pensemos en conciencia que debemos
hablar. Y dejemos todo en las manos
de Nuestro Padre Dios, con un divino
silencio (...), si se trata de ataques
personales”[81].

5. Actitud ante las calumnias

a) Justificacion

Hemos examinado hasta aqui las
fuentes que conformaron la actitud
de san Josemaria hacia el perdon.
Toca ahora detenerse en como la
vivio efectivamente y como



reaccionaba ante las ofensas,
perdonando a los agresores.

Las calumnias empezaron cuando la
Obra, fundada en 1928, empieza a ser
conocida a principios de los afios
treinta en Madrid[82]. Tras el
intervalo de la guerra, en los afios
cuarenta y cincuenta los ataques
fueron especialmente duros[83]. Por
ejemplo, entre otros, testimoniaba
Mons. Pedro Cantero: “fue tal la
violencia de aquellas calumnias 'y
ataques, que, si la Obra hubiese sido
algo meramente humano, habria sido
destruida o hubiese quedado muy
maltrecha”[84]. Los ataques
siguieron en los afnos sesenta y hasta
el fin de su vida en 1975[85].

Queremos centrarnos en estos
hechos por varias razones:

La primera, que la permanencia en
el tiempo de la calumnia y cada
nueva agresion, reclamaron de san
Josemaria vivir de manera heroica la



caridad y la fortaleza. Se constata en
los testimonios de quienes le
conocieron y en sus escritos, que su
actitud ante las ofensas fue la misma
hasta el final de su vida. Hay una
linea constante de perseverancia y
crecimiento en la caridad. Como
recordaba el Cardenal Bueno
Monreal, “es éste un capitulo en el
que, quiza Josemaria encontro
ocasion de madurar, creciendo en la
prdctica heroica de la caridad”[86].

La segunda, que toda esa época esta
vinculada al trabajo fundacional de
san Josemaria: extender el Opus Dei,
explicar su espiritu, proteger el
carisma y fijar su marco juridico
dentro de la Iglesia. Las calumnias
aparecian como un obstaculo para la
expansion de la Obra, pero al mismo
tiempo entrelazadas a esa primera
expansion y a la persona del
Fundador[87].



La tercera razon es que las ofensas
provenian frecuentemente de otros
catdlicos, incluidos eclesiasticos, que
deberian -aun discrepando de sus
puntos de vista, de sus modos
apostolicos o de su espiritualidad-
tratarle con caridad. El hecho de que
las ofensas vinieran de catolicos o
eclesiasticos afiadia gravedad y dolor
a las mismas. Estas agresiones se
distinguen de las recibidas durante la
guerra civil, en la que se le perseguia
por ser sacerdote.

En cuarto lugar, el tipo
especialmente ofensivo de agresion
que constituye la calumnia. La
calumnia lesiona la justicia al atacar
el honor y la fama. Lesiona también
la caridad. Es un tipo de dafio cuyos
efectos, una vez activados por el
ofensor, quedan fuera de su
voluntad, adquieren vida propia y se
propagan como una metastasis que
invade un cuerpo sano. La calumnia
se repite, y es recibida a menudo sin



contrastar su verdad o falsedad. La
repeticion genera estereotipos, en
forma de clichés, que después son
muy dificiles de borrar. Todavia hoy
persisten residuos de calumnias
lanzadas en aquella época, como ya
preveia el Fundador que
sucederia[88].

Es también caracteristico de la
calumnia su potencial de violencia
psicoldgica. A diferencia de otras
agresiones, que duran un tiempo
determinado y luego cesan, la
calumnia actda continuadamente en
el tiempo y su duracion es
indeterminada, perpetuando el
dolor. Esto puede producir en el
ofendido una verdadera tortura
psicoldgica y el sometimiento a una
tension permanente.

Por ultimo, hay que precisar en otro
orden de cosas que, remitiéndonos a
los hechos, reflejados en la rapida
expansion del Opus Dei por el



mundo, la inmensa mayoria de las
personas entendian la novedad del
mensaje del Opus Dei: “muchos miles
de personas —millones-, en todo el
mundo, lo han entendido”[89].

b) Humildad

La primera actitud que encontramos
en San Josemaria, mas que una
actitud, es un punto de llegada que
condicionara el conjunto de su
respuesta a las calumnias. Los
ataques a su fama propiciaron el
progresivo desprendimiento de si
mismo, iniciado ya en los afios
previos. Dios se sirvio de las
campafas difamatorias para
conducirle de la mano hacia la
humildad, la purificacion y la
identificacion con Cristo en su
Pasion. Lo contaba él mismo,
recordando un momento concreto en
la época mas dificil, a principios de
los afios cuarenta: “llego un momento
en el que tuve que ir una noche al



Sagrario (...), a decir: Sefior -y me
costaba, me costaba porque soy muy
soberbio, y me caian unos
lagrimones...-, st Tu no necesitas mi
honra, yo ¢;para qué la quiero? Desde
entonces me importa un pito
todo”[90].

Ese llego un momento es revelador
del proceso interior en el tiempo de
san Josemaria, de sus posibles
zozobras y resistencias interiores a
admitir que su fama quedara hecha
trizas, como algo que Dios permitia.
Las palabras si Tu no necesitas mi
honra, yo ¢;para qué la quiero?, son el
punto de llegada a un grado de
humildad a partir del cual ya no se
preocuparad, entre otros aspectos, ni
de su fama.

¢Cudl fue entonces la actitud de san
Josemaria ante las calumnias? Desde
el doble fundamento de la caridad y
la humildad, sintetiz6 su postura
ante la ofensa en un programa



experimentado: “perdonar, callar,
rezar, trabajar y sonreir”[91].

c) Perdonar y rezar

La actitud de san Josemaria ante las
calumnias fue la de perdonar
siempre y desde el primer
instante[92] y rezar por las personas
que le habian ofendido. Era
consciente de su propia debilidad
como hombre y decia que era capaz
de “todos los horroresy todos los
errores”[93]. Pensaba que Dios le
perdonaba siempre; que es el Dios de
la mano tendida. Si F1 nos perdona
asi, el cristiano deberia hacer lo
mismo, también siempre.

“Pude ver que su reaccion ante los
ataques, algunos tremendos, era
siempre sobrenaturaly llena de
caridad. Pero quisiera aclarar que
esto no suponia en él algo asi como
una reaccion estoica, pasiva, o
apatica. Su reaccion era dinamica, de



muchisima oracion y mortificacion
(...) y de total confianza en Dios”[94].

El cimulo de calumnias podria haber
dejado en él un poso de amargura, de
desconfianza o de cinismo, pero
gracias al perddn concedido siempre
y desde el primer momento se
convirtio en una persona
profundamente humanay
comprensiva. “En éstas y otras
circunstancias semejantes, jamas le vi
una reaccion de rencor. No era
hombre para eso, sino para
comprender, perdonar y olvidar”[95].

Traemos también a colacion el
testimonio sobre san Josemaria de
Mons. Juan Hervas, fundador de los
Cursillos de Cristiandad. Este prelado
sufrio calumnias a causa de los
Cursillos en los afios cincuenta del
siglo pasado. En medio de esa
contradiccion tuvo que viajar a
Roma, pues habia sido acusado ante
el Santo Oficio. Como era amigo de



san Josemaria aprovecho para
entrevistarse con él.

Afios después, en 1976, recordaba lo
que le dijo, después de contarle las
tribulaciones por las que pasaba en
ese momento: ““No te preocupes, son
bienhechores, porque nos ayudan a
purificarnos. Hay que quererlesy
pedir por ellos’, recalcaba sus
palabras cuando me insistia en la
necesidad de tener amor a los que no
nos comprenden, de orar por los que
juzgan sin querer enterarse, e insistia
en el deber de prestar solo nuestra
atencion a la voz de la Iglesia y no a
los rumores de la calle, y mantener,
con la ayuda de Dios, el corazon
limpio de amargurasy
resentimientos. jQué bien me hicieron
sus palabras! Era la comunicacion de
una experiencia personal (...).
Aquellos consejos tenian una fuerza
de conviccion enorme por la
autenticidad con que él mismo los



habia vivido, y los seguia viviendo
entonces”[96].

Como ya hemos visto, la decision de
perdonar implica que el ofendido se
libera de la carga del ciclo de
agresiones. Esta liberacion, desde el
punto de vista psicoldgico, viene
reforzada por el hecho de rezar por
el agresor: desplazamos el centro de
atencion de uno mismo a otro, se
experimenta un cambio en la
percepcion que tenemos del
agresor[97], alejamos de nosotros el
victimismo, nos ponemos de algun
modo en su lugar y quiza
comprendemos que, a veces, hemos
podido contribuir al deterioro de la
relacion. Rezar por quien nos ha
agredido también nos reafirma en la
decision de perdonar y de cerrar el
paso a la venganza.

d) Tiempo de callar

“Y dejemos todo en las manos de
nuestro Padre Dios, con un divino



silencio -Iesus autem tacebat (Mt 26,
63)-, si se trata de ataques personales,
por brutales e indecorosos que
sean”[98].

San Josemaria distinguia en las
calumnias aquellas que iban
dirigidas contra su persona, de las
lanzadas contra la Iglesia o el Opus
Dei.

Si se dirigian a su persona, habia
tomado la decisién de no defenderse.
Opto por la actitud del silencio,
imitando a Cristo en su Pasion: “él,
personalmente, nunca se defendio,
imitando de modo eximio el ejemplo
del Divino Maestro: Iesus autem
tacebat”[99].

En el silencio de Jesus se encuentra
su deseo de acoger todas las formas
posibles de sufrimiento de la
humanidad, dandoles sentido
redentor. Aqui parece asumir el
sufrimiento de quienes no pueden
defenderse de las ofensas, las



injusticias, violencias, etc.; muchas
veces son personas inocentes, como
los nifios. Es el silencio de Cristo un
silencio que da voz a los que no
tienen voz, que grita. San Josemaria
quiso identificarse con Jesus también
en este aspecto, cuando pudiendo
defenderse y teniendo derecho a ello,
no lo hizo.

San Josemaria habia meditado sobre
el silencio de Jesus, como queda
reflejado en Camino: “Jesus... callado.
-‘Tesus autem tacebat’. —;Por qué
hablas tu, para consolarte o para
sincerarte? Calla. Busca la alegria en
los desprecios: siempre te hardn
menos de los que mereces. -Puedes tu,
acaso, preguntar: ‘Quid enim mali
feci?’ -;qué mal he hecho?”[100].

El silencio del que estamos hablando
es un silencio exterior. Hacia dentro
hay que suponer su intenso didlogo
con Dios, de progresiva
identificacion, primero para llegar a



la decision de renunciar a la defensa
y, en segundo lugar, para aceptar y
amar cada situacion calumniosa
concreta que se presentaba. Era un
silencio voluntario, consciente, que
nada tiene que ver con la
resignacion.

El silencio se movia en dos
direcciones. Por un lado,
renunciando a la defensa ante
ataques personales. Por otro,
adoptando la actitud de no hablar de
las calumnias, fueran personales o
no, ni entre los suyos, si no era
necesario, ni con los ajenos que no
tenian razon para conocerlas,
evitando de raiz cualquier posible
falta de caridad.

En la misma linea, también durante
largos afios, y con el mismo fin de
vivir la caridad, san Josemaria
guardo silencio sobre las campafias
difamatorias que se cernieron sobre
él. Muchos episodios concretos, con



nombres, fechas y circunstancias, se
los ha llevado a la tumba.

Quiso inculcar a sus hijos la misma
linea de conducta, y pidio a los fieles
de la Obra que sufrieran calumnias
durante la expansion apostdlica, que
no hablaran entre ellos de esos
hechos para evitar la tentacion de
faltar a la caridad hacia las personas
involucradas[101].

e) Tiempo de hablar

“Hablemos claramente, sin rencor,
cuando pensemos en conciencia que
debemos hablar”[102]. Su constancia
en perdonar sin excepciones estaba
alejada de una simple actitud de
evitar conflictos, de omitir deberes
por una caridad sentimental o de no
sefialar el error.

Por eso, cuando las ofensas no iban
dirigidas contra €l, sino contra la
Iglesia o el Opus Dei, entonces su
sentido de la justicia le hacia



intervenir, actuar y hablar ante los
responsables. En el organismo de su
vida interior, la caridad modulaba la
aplicacion de la justicia y de la
fortaleza evitando, por un lado, un
falso perdon, que seria una omision
en el ejercicio de la fortaleza y una
injusticia y, por otro, una justicia o
una fortaleza aplicadas con una
frialdad y un rigorismo tales que no
respetasen la dignidad del ofensor,
dejando de ser virtudes.

San Josemaria tenia una fuerte
conciencia de ser responsable ante
Dios de que el carisma fundacional
quedara nitido y no perdiera
integridad durante su transmision.
Las calumnias contra la Obra se
interponian en este proceso y ponian
en peligro tanto el espiritu como la
existencia misma de la institucion,
sobre todo en sus primeros
momentos de vida.



Por eso, como fundador, salir en
defensa de la Obra o de sus hijos
espirituales era un deber de justicia.
En estos casos, entraban en juego
elementos distintos a él mismo: el
carisma del Opus Dej, las personas
que se incorporaban a la nueva
fundacion y otras que participaban
de los apostolados. “Hubo momentos
en los que incomprensiblemente hubo
quienes quisieron destruir la Obra o
dificultar el desarrollo. Josemaria
ponia todos los medios para aclarar
la verdad porque era el imperativo de
la caridad: no dejar a nadie en el
error. Después con las personas,
comprension: jamadas le ol hablar mal
de alguien”[103].

Distinguia entre el perdodn, la justicia
y la proclamacion de la verdad. El
perdon no significa renunciar a la
verdad. Perdonaba a quienes
calumniaban, pero no claudicaba del
derecho a defender y aclarar el
espiritu de la Obra. Escribia en 1961:



“siempre he procurado contestar con
la verdad, sin prepotencia, sin orgullo,
aunque los que calumniaban fuesen
mal educados, arrogantes, hostiles,
sin la mds minima sefial de
humanidad”[104].

Afios mas tarde, a partir de 1970, en
momentos de grave crisis en el seno
de la Iglesia, san Josemaria dio
también muestras de valentia,
fortaleza y amor a la verdad al
defender publicamente, ante miles
de personas, a la Iglesia y al
Papa[105].

f) Trabajar y sonreir

Uno de los efectos de la calumnia es
su poder paralizante. Actda como un
veneno en el sistema nervioso
central del alma. La victima, al verse
dafiada en la reputacion que se tiene
de ella, siente que el suelo se abre
bajo sus pies y lo que mads desea es
pasar desapercibida. Quienes sufren
la calumnia, “no saben donde poner



los ojos: estan aterrados, no las creen
posibles, piensan si serd todo una
pesadilla”[106].

Por eso, a la hora de la consecucion
del bien, la calumnia representa un
obstaculo formidable, pues la
tentacion es desistir. Junto al natural
abatimiento, surge el temor a seguir
actuando y ceder al miedo es un
modo de evitar nuevos ataques. La
persistencia de las calumnias y su
generalizacion también puede
plantear dudas sobre el propio
proyecto y la seguridad de estar
obrando el bien: “;Si tantos estan en
contra, incluidas personas de la
Iglesia, no sera que yo estoy
equivocado?”. Parece razonable que
esta pregunta asomase en su interior.
Realmente, es dificil ponerse en el
lugar de una persona calumniada,
por el sufrimiento, temores,
angustias y dudas que se pueden
generar.



La actitud de trabajar supera el
peligro de paralisis al que la
calumnia invita. Trabajar suponia
evitar lamentos estériles, no perder
tiempo criticando al adversario, no
obsesionarse con la calumnia. No era
ésta una respuesta formulada desde
la pasividad, sino, como sefialabamos
antes, una respuesta dinamica, de
determinacion que, partiendo de una
“total confianza en
Dios”[107],implicaba rezar y seguir
trabajando. Trabajar era también
defender la verdad cuando y ante
quien fuera necesario, transmitir fe y
seguridad a sus hijos y continuar con
el desarrollo de los apostolados.

En este sentido sefiala Mons. Santos
Moro: “Me admiro mucho su actitud
de paciencia y, al mismo tiempo, de
fortaleza para continuar su caminar
seguro, firmey sin desmayos llevando
a cabo lo que Dios le pedia, con
absoluta confianza en EI”[108].



Esta actitud trasluce una fe gigante
en Dios y en el carisma que habia
recibido, mucha caridad para
perdonar, esperanza en que Dios
allanaria las dificultades y, como
fruto de las tres virtudes, fortaleza,
equilibrio, seguridad, serenidad, paz
interior y alegria.

Nos detenemos en la alegria, que es
la ultima actitud que examinamos y
a la que se referia con la palabra
sonreir. Sonreir es consecuencia de
amar la voluntad de Dios que
permite la acusacion injusta.

La tristeza, la preocupacion, la falta
de serenidad y quiza la disminucion
de la confianza en Dios y el
pesimismo, son frutos naturales de la
calumnia, por la posicion en que
coloca a su victima. San Josemaria
describia la angustia propia del
calumniado recordando el “relato de
Susana, aquella mujer casta,
falsamente incriminada de



deshonestidad por dos viejos
corrompidos (...) jCudntas veces la
insidia de los envidiosos o de los
intrigantes coloca, a muchas criaturas
limpias, en la misma situacion! Se les
ofrece esta alternativa: ofender al
Serior o ver denigrada su honra. La
unica solucion noble y digna es, al
mismo tiempo, extremadamente
dolorosa, y han de resolver: prefiero
caer inculpable en vuestras manos a
pecar contra el Sefior (Dan 13,
23)”[109].

Por eso son llamativos los
testimonios de quienes le trataron en
esa época, en los que se refleja una
estabilidad de animo constante, en
medio del clima calumnioso en el
que vivio durante tanto tiempo: “Yo
mismo me admiro ahora de poder
afirmar que no le vi nunca
preocupado; es decir, nunca noté que
pudiera estar pasando un momento
dificil. No hay duda de que su fe en
Dios, su esperanza en el auxilio de su



Padre Dios y, en consecuencia, su
alegria y su humor, le permitian, no
solo no perder la paz, sino contagiar a
los demas esa enorme confianza en
que se cumpliria lo que Dios
queria”[110].

En el testimonio de Mons. Pedro
Cantero, que citamos a continuacion,
aparece de nuevo el rasgo sacerdotal
de la identificacion con Cristo, ahora
como fuente de la alegria. San
Josemaria entendio asi esta virtud,
como una ganancia de la adhesion
amorosa a la voluntad de Dios Padre.

“Me asombra recordar ahora que
nunca -pasase lo que pasase- perdio
su caracteristica sonrisa. No era la
sonrisa facil de un hombre bondadoso
al que todo le salia bien o la del que no
se da cuenta de lo que ocurre; era la
manifestacion externa de su paz
interior: esa paz que procedia de
abrazar, con las veras de su corazon,
una cruz cuyas dimensiones nadie



conociamos con exactitud. Era el gozo
y la paz que viene de esconderse en las
llagas del Sefior: de aceptar, cuando
las situaciones son duras, la voluntad
de aquel Dios que quiere
identificarnos con su Hijo en la
Cruz”[111].

6. El perdon como estilo de
convivencia y la cultura de la
paz

a) Parametros culturales y perdon.

El mensaje del perdon, su puesta en
practica entre los cristianos y su
asimilacion en la cultura y en la
legislacion, han sido factores
civilizadores de la cultura occidental.
Sin embargo, el perddn se encuentra
hoy con algunas corrientes culturales
predominantes que lo desnaturalizan
y hacen dificil entenderlo y, mas aun,
practicarlo.



La regresion del perdon se puede
rastrear en el deterioro de las
relaciones personales, en la creciente
incapacidad para restaurar rupturas,
en la judicializacion de las relaciones
familiares, o en la preocupacion y el
temor de vivir en sociedades
polemizadas, conflictivas y, en
ocasiones, violentas[112].

Recordaremos brevemente tres de
esas corrientes, cifiendonos a su
impacto sobre el perdon.

Para el relativismo la decision de la
persona es la que determina la
bondad o la maldad de sus actos, sin
referencias objetivas. Esta
perspectiva subjetivista tiende
también a excusar las propias
actuaciones y en consecuencia a
difuminar y borrar la culpa. Sin
conciencia de ofensa no hay culpa, y
sin culpa no hay necesidad de pedir
perdon[113]. El relativismo conduce
también a la banalizacion del mal,



que refuerza la ausencia de culpa,
diluye las fronteras de la ofensa y
hace inutil el perdon. El relativismo
obstruye asimismo la posibilidad
compartir un terreno de principios
donde podamos reconocer al otro,
también cuando nos ofende.

El individualismo, por su parte,
propugna la autonomia radical de la
persona, que no concibe la necesidad
de ser salvado por algo o alguien
ajeno a él mismo, ni de que su
actuacion influya en los demas[114].
La presencia del perddn en las
relaciones interpersonales supone
que se acepta la existencia de una
fraternidad universal y la fragilidad
del ser humano, que completa la
verdad sobre la persona en la
sociedad. No podemos, sin peligro de
hacernos dafio, eliminar
artificialmente aquellas realidades
que nos recuerdan que dependemos
unos de otros[115].



El individualismo dificulta la actitud
de ponerse en el lugar del otro. “La
imagen individualista del hombre nos
impide entender el gran misterio de la
expiacion: ya no somos capaces de
comprender el significado de la forma
vicaria de existencia, porque segun
nuestro modo de pensar cada hombre
vive encerrado en st mismo; ya no
vemos la profunda relacion que hay
entre todas nuestras vidas y su estar
abrazadas en la existencia del Uno,
del Hijo hecho hombre”[116].

Para quien ha de perdonar, el
individualismo puede conducir a
formas distorsionadas de perdon,
como puede ser, entre otras,
otorgarlo desde la voluntad de poder,
no desde la gratuidad, como si el
destino del ofensor estuviera en
nuestras manos y su liberacion de la
culpa dependiera exclusivamente de
nosotros[117].



La tercera corriente es el hedonismo,
que lleva a evitar el sufrimiento,
presente en todos los conflictos, pues
“la ofensa es una realidad, una fuerza
objetiva que ha causado una
destruccion que se ha de
remediar”[118].

En el perddn siempre hay dolor. “La
ofensa tiene que ser subsanada,
reparada y, ast, superada. El perdon
cuesta algo, ante todo al que perdona:
tiene que superar en su interior el
dario recibido, debe como cauterizarlo
dentro de si, y con ello renovarse a st
mismo, de modo que luego ese
proceso de transformacion, de
purificacion interior, alcance también
al otro, al culpable, y asi ambos,
sufriendo hasta el fondo el mal y
superdndolo, salgan renovados”[119].

Pedir perdon también tiene su
precio: la expiacion[120], la
reparacion del orden roto por la
ofensa y reencontrar la verdad sobre



uno mismo, traicionada por la ofensa
cometida. Es el proceso del
reconocimiento de la verdad, el
arrepentimiento, la peticion de
perdon, la reparacion y el
compromiso de evitar nuevas
ofensas[121].

No hay atajos para el perdon.
Intentar llegar a €l y a la liberacion
de la culpa sin asumir el dolor,
dificulta el perdon y promueve
también la proliferacion de falsos
perdones[122], que no haran mas
que perpetuar las heridas e impedir
el cierre del ciclo de ofensas[123].

El influjo general de estas corrientes
culturales en la sociedad tiene como
resultado la creacion de una red de
relaciones fundadas en el interés.
Cuando estas relaciones son las
dominantes estaremos construyendo
una sociedad que, culturalmente, no
entiende bien la necesidad de los



actos gratuitos, y por tanto del
perdon, acto gratuito por excelencia.

Por eso Benedicto XVI, detectando
estos sintomas en nuestras
sociedades, ha dicho que “la ‘ciudad
del hombre’ no se promueve solo con
relaciones de derechos y deberes, sino,
antes y mds atin, con relaciones de
gratuidad, de misericordiay de
comunion. La caridad manifiesta
siempre el amor de Dios también en
las relaciones humanas”[124]. La
existencia de actos gratuitos
garantiza la consistencia del amor en
nuestras vidas y en la sociedad. La
caridad no puede formar parte solo
de la periferia de las relaciones
sociales, sino que tiene que estar en
su centro[125].

b) Efecto global: sembradores de paz
y de alegria

El ser humano es relacional y el
cuidado de las pequerias relaciones
tiene un efecto capilar y



multiplicador. La caridad actua en
circulos concéntricos, de dentro
hacia fuera, al contrario de lo que
ocurre con el ciclo ofensa-venganza,
que se representa como una espiral
que absorbe hacia su centro
destructivo lo que encuentra a su
paso.

Benedicto XVI advierte sobre este
punto que la caridad “da verdadera
sustancia a la relacion personal con
Dios y con el projimo; no es solo el
principio de las micro-relaciones,
como en las amistades, la familia, el
pequerio grupo, sino también de las
macro-relaciones, como las relaciones
sociales, economicas y politicas”[126].

El perdon ha de ser un recurso
vivido sobre el terreno, interiorizado
desde la caridad y practicado en el
matrimonio, en la familia[127], en la
escuela, en la amistad, en el trabajo,
en todas las situaciones. El perdon
debe dejar de ser un hecho



predicado y poco practicado y
convertirse en una experiencia
diaria del “estilo de vida”[128] del
cristiano transformado. El perdén no
es una formula de excepcion.

La unidad de vida que predicaba san
Josemaria, que es una llamada a la
coherencia de vida cristiana, pide
vivir el perdon siempre y desde el
primer momento. Por eso, lo habitual
serd practicar el perdon en la vida
corriente. De lo contrario, por la
propia naturaleza de la agresion, de
la ofensa menuda se pasa a los
sentimientos negativos y la
incomunicacion[129].

Se dice que hay que aprender a
perdonar[130]. Quiza, pensando en
la caridad como fuente del perddn,
seria mas propio decir que hay que
aprender a querer, a amar: amar a
Dios y, desde El, amar al projimo,
aunque ofenda[131]. Sino se
perdona, no se ama. El problema del



perdon puede ser su puesta en
practica, cuando la ofensa se ha
cometido y las emociones se
desencadenan; o cuando la
vergienza de la culpa se presenta
como un sentimiento insuperable y
la verdad de la ofensa aparece
demasiado cruda como para ser
afrontada. En ese sentido si puede
ser necesario un aprendizaje: ;como
se perdona?, ;qué pasos hay que
dar?, ;con qué hay que enfrentarse?

Muchos autores, desde cualquier
perspectiva, sea religiosa,
psicologica, politica, social, etc.,
coinciden basicamente en los
mismos puntos[132]: verdad
(reconocimiento), arrepentimiento
(pesar por el dafio causado),
publicidad (solicitar el perdon al
ofendido); como consecuencias,
compromiso de no ofender de nuevo
y reparacion (restablecimiento de la
situacion anterior)[133].



Para saber qué es el perdon, es
necesario vivir la experiencia de
otorgarlo y recibirlo. Descubrir su
compenetracion con la dignidad
humana, su adecuacion a nuestra
psicologia y afectividad y la belleza
de sus efectos. Como escribe
Alejandro Llano, la palabra “perdon”
“es la unica que siembra paz y que, st
se repite sinceramente y se procede en
consecuencia, acaba por tener un
efecto performativo, es decir, produce
lo que significa”[134].

El resentimiento y la venganza miran
al pasado y en él permanecen,
fraguando sentimientos agresivos.
Igualmente, el rechazo del perdon
concedido encierra en el pasado y
lastra las relaciones de presente y de
futuro. Por el contrario, el perdon
supera el pasado, por via del amor, la
verdad, la justicia y el sufrimiento,
abriendo nuevas oportunidades de
futuro, renovando las relaciones
desde dentro del hombre; ¢;con qué



compararemos el perddn?: es como
un “bautismo antropoldgico” que nos
regenera a una nueva vida de
relacion. Veremos entonces que el
perdon, personalmente
experimentado, otorgado y recibido,
“da testimonio de que, en nuestro
mundo, el amor es mdas fuerte que el
pecado”[135]. “Grande es nuestra
responsabilidad: porque ser testigo de
Cristo supone, antes que nada,
procurar comportarnos segun su
doctrina, luchar para que nuestra
conducta recuerde a Jests, evoque su
figura amabilisima. Hemos de
conducirnos de tal manera, que los
demads puedan decir, al vernos: éste es
cristiano, porque no odia, porque sabe
comprender, porque no es fanatico,
porque esta por encima de los
instintos, porque es sacrificado,
porque manifiesta sentimientos de
paz, porque ama”[136].




[1] Ex 21, 23-25; Lev 24, 18-20. Antes
de la venida de Cristo, el Talion habia
sido ya superado por el Derecho
Romano, que abria la posibilidad de
pactar una reparacion dineraria
entre ofendido y ofensor, evitando
asi la aplicacion del Talion, que solo
jugaba en ausencia de pacto.
Posteriormente, el pacto se convierte
en obligatorio, y la ofensa en fuente
de obligaciones, alejandose mas aun
del Talion. Cfr. D’Ors, Derecho
Privado Romano, 102 edicion, Eunsa,
Pamplona, 2010, § 378.

[2] Mt 18, 21-22.
[3] Mc 12, 29-31.
[4] Cfr. Mt 5, 43-44.

[5] Juan Pablo II, Mensaje para la
celebracion de la XXX Jornada
Mundial de la Paz, 1-1-1997, Ofrece el
perdon, recibe la paz. [6] Mt 5, 3y
11-12.



[7] Catecismo de la Iglesia Catodlica
(en adelante CCE), Nueva Edicion,
Asociacion de Editores del Catecismo,
Espaiia, 2005, n. 2841.

[8] Mt 6,9-13; Lc 11, 2-4. En el
Padrenuestro de Mateo, Jesus,
inmediatamente después de
recitarlo, como en las
Bienaventuranzas, vuelve de nuevo a
la idea del perdon (Mt 6, 14).

[9] “es necesario constatar que Cristo,
al revelar el amor-misericordia de
Dios, exigia al mismo tiempo a los
hombres que a su vez se dejasen guiar
en su vida por el amory la
misericordia. Esta exigencia forma
parte del nticleo mismo del mensaje
mesianico y constituye la esencia del
ethos evangélico”. Juan Pablo I, Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 3.

[10] Lc 23, 34.

[11] Jn 13, 34.



[12] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz, 1-I-1997.

[13] CCE, n. 2843.

[14] San Juan Cris6stomo, Homilias
sobre San Mateo, 19, 7.

[15] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz, 1-I-1997. Vid.
también, para la relacion perdon-
justicia, Juan Pablo II, Dives in
misericordia, nn. 12 y 14. En n. 14 se
dice: “Es obvio que una exigencia tan
grande de perdonar no anula las
objetivas exigencias de la justicia. La
justicia rectamente entendida
constituye por asi decirlo la finalidad
del perdon”. [16] “Soy plenamente
consciente de que el perdon puede
parecer contrario a toda logica
humana, que obedece con frecuencia a
la dinamica de la contestacion y la
revancha. (...) Pero si la Iglesia se
atreve a proclamar lo que,
humanamente hablando, puede
parecer una locura, es debido



precisamente a su firme confianza en
el amor infinito de Dios”, Juan Pablo
II, Mensaje Jornada Mundial de la
Paz, 1-1-1997.

[17] Juan Pablo II, Orar, Planeta
Testimonio, Barcelona, 1988, p. 142.

[18] Mt 19, 8.

[19] “Recientemente, los terapeutasy
los cientificos han reconocido el poder
curativo del perdon”, Sternberg, J. y
Sternberg, K., La naturaleza del odio,
Paidds, Madrid, 2010, p. 256.

[20] “Convenceos de que tunicamente
con la justicia no resolveréis nunca
los grandes problemas de la
humanidad. Cuando se hace justicia a
secas, no os extranéis si la gente se
queda herida: pide mucho mas la
dignidad del hombre, que es hijo de
Dios”. San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 172. Exceptuando Camino, que
serd citado por su Edicion historico-
critica, las obras de san Josemaria se



citan por la edicion electrdnica:
www.escrivaobras.org.

[21] Cfr. The handbook of reparations,
Pablo De Greiff (ed.), The
International Center for Transitional
Justice, Oxford University Press, Great
Britain, 2006; Oficina del Alto
Comisionado de las Naciones Unidas
para los Derechos Humanos,
Instrumentos del Estado de Derecho
para sociedades que han salido de un
conflicto, Programa de reparaciones,
Nueva York y Ginebra, 2008.

[22] “El descubridor del papel del
perdon en la esfera de los asuntos
humanos fue Jesus de Nazaret. El
hecho de que hiciera este
descubrimiento en un contexto
religioso y lo articulara en un
lenguaje religioso no es razon para
tomarlo con menos seriedad en un
sentido estrictamente secular”.
Arendt, H., La condicion humana,
Paidds, Barcelona, 2005, p. 258.



[23] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz, 1-I-1997.

[24] Algunos autores que se refieren
al perdon en el contexto de los
derechos humanos: Tutu, D., No
future without forgiveness, Rider,
Great Britain, 1999; Minow, M.,
Between vengeance and forgiveness,
Facing history after genocide and
mass violence, Beacon Press, Boston,
1998; Galtung, J., Tras la violencia, 3R:
reconstruccion, reconciliacion,
resolucion, Ed. Gernika Gogoratuz,
1998; Hayner, P., Verdades
innombrables, Fondo de Cultura
Econodmica, México, 2008; Lopez
Guzman, M., Desafios del perdon
después de Auschwitz Reflexiones de
Jankélévitch desde la Shoa, San Pablo,
2010; Sternberg, J. y Sternberg, K., La
naturaleza, cit. Otros autores actuales
que, desde contextos diferentes,
abordan el perdon o temas
relacionados: Girard, R., Veo a Satdn
caer como un rayo, Anagrama,



Barcelona, 2002; Burggraf, J.,
Aprender a perdonar, articulo
publicado en Didlogos Almudi, 6-
VI-2004.

[25] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz, 1-I-1997.

[26] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, nn. 67-72.

[27] También en Camino, en los
capitulos Caridad y Tribulaciones,
dedica el mismo autor un buen
numero de puntos a la murmuracion,
la critica negativa y la calumnia y a
como ha de ser la reaccién de un
cristiano ante ellas.

[28] En esta linea son mas
significativos los testimonios datados
durante la guerra civil, como por
ejemplo, una carta que escribe a sus
hijos espirituales, en la que describe
un encuentro en un tren entre Utrera
y Salamanca: “Un alférez que ha
sufrido extraordinariamente en su



familia y en su hacienda, por las
persecuciones de los rojos, profetiza
sus proximas venganzas. Le digo que
he sufrido como él, en los mios y en mi
hacienda, pero que deseo que los rojos
vivany se conviertan. Las palabras
cristianas chocan, en su alma noble,
con aquellos sentimientos de
violencia, y se le ve reaccionar. Me
recojo como puedo, y, segun mi
costumbre, invoco a todos los
Custodios”. Vazquez de Prada, A., El
Fundador del Opus Dei, II, Dios y
audacia, Rialp, Madrid, 2002, Carta a
su hijos de Burgos desde Cordoba, 19-
IV-1938, p. 382-383.

[29] Cfr. Mt 22, 37-40.

[30] “La teologia de la caridad en
Camino tiene la secuencia del Nuevo
Testamento: el amor que Dios nos
tiene —el “amor de Dios” (del hombre a
Dios)- el amor al projimo (por Dios)”.
San Josemaria, Camino, Edicion
historico-critica preparada por Pedro



Rodriguez, Instituto Historico
Josemaria Escriva, Rialp, Madrid,
2002, p. 569-570, Introduccion a los
capitulos “Amor de Dios” y “Caridad”.
Como sefala el autor de la edicion
histérico-critica en la citada
Introduccion, “ambos bloques son una
unica realidad espiritual, son los dos
actos de una unica virtud —la caridad-,
como afirma la tradicion teologica™.
[31] Postulacion de la causa de
beatificacion y canonizacion del
Siervo de Dios Josemaria Escriva de
Balaguer, Sacerdote, Fundador del
Opus Dei, Articulos del Postulador,
Roma, 1979, n. 617, p. 212.

[32] “Era comprensivo y cordial con
todos, y trataba afablemente incluso a
personas molestas (...). No hacia
acepcion de personas”. Del Portillo,
A., Entrevista sobre el Fundador del
Opus Dei, realizada por Cesare
Cavallieri, Rialp, Madrid, 1993, p.
176-179.



[33] San Josemaria, Surco, punto 804:
“Decta —sin humildad de garabato-
aquel amigo nuestro: “no he
necesitado aprender a perdonar,
porque el Sefior me ha ensefiado a
querer”. [34] Mariano Trueba fue
alumno de san Josemaria en 1929 en
la Academia Cicuéndez (Madrid).
Relata que, “un dia, el Fundador del
Opus Dei se presento en la Academia
con la sotana llena de yeso o de cal.
Habia ocurrido lo siguiente: se
encontraba en el tranvia, cuando
subio un obrero de la construccion,
que se le acerco ostensiblemente, con
el propdsito de ensuciarle con sus
ropas de trabajo, ante el regocijo o la
cobarde compasion del resto de los
vigjeros. Al llegar a su destino, el
Siervo de Dios tomo de los hombros al
obrero y, cuando parecia que por lo
menos iba a darle un buen zarandeo,
le dijo con muchisima tranquilidad:
‘Hijo, vamos a completar esto’. Y le
dio un fuerte abrazo, que termino de
mancharle toda la sotana. El Siervo



de Dios bajo serenamente del tranvia,
ante el asombro y la admiracion
general”. Articulos del Postulador,
cit., p. 216.

[35] Rm 12, 21.

[36] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 72.

[37] Ese fue el caso de la ruina
economica familiar, debida al
comportamiento de un socio de la
compafiia que regentaba su padre.
Don José reacciond siempre con
caridad: “Esa cristiana caballerosidad
se fundaba en que perdono, desde un
primer momento y con la mejor
voluntad, a los causantes de la ruina.
Rezo por ellos y no saco el tema a
relucir, para evitar que naciese rencor
en la familia contra esas personas.
Ademas, una vez decretada la quiebra
por sentencia judicial, y como el
patrimonio social resultaba
insuficiente para compensar a los
acreedores, consulto sobre si existia



obligacion, en justicia estricta, de
resarcirlos con sus bienes
particulares. Claramente le
contestaron que no estaba
moralmente obligado a ello. A pesar
de la cual el caballero se acogio a su
personal entendimiento de la justicia
y liquido todo lo que tenia para pagar
a los acreedores”. Vazquez de Prada,
A., El Fundador del Opus Dei, I,
jSefior, que vea!, Rialp, Madrid, 1997,
p- 59-60.

[38] “El matrimonio ensefio a sus hijos
a practicar la caridad con hechosy
sin ostentacion. Unas veces prestando
consuelo espiritual; otras, afiadiendo
una limosna. (...) D. José, dice Pascual
Albas, ‘era muy limosnero; todos los
sabados se formaba una gran cola de
pobres que iban a buscar su limosna,
para todos habia siempre algo”.
Vazquez de Prada, A., El Fundador del
Opus Dei, I, cit., p. 35.



[39] El concepto de unidad de vida
también ha sido utilizado por el
Magisterio reciente. Por ejemplo, en
estas palabras de Juan Pablo II: “El
Concilio Vaticano II ha invitado a
todos los fieles laicos a esta unidad de
vida, denunciando con fuerza la
gravedad de la fractura entre fe y
vida, entre Evangelio y cultura”.
Christifideles laici, n. 59.

[40] San Josemaria, Conversaciones
con Mons. Escriva de Balaguer, n.
114.

[41] CCE, n. 2842.
[42] CCE, n. 2840.

[43] “Hacia meses que la guerra (civil
espafiola) habia acabado cuando, un
dia, el sacerdote tuvo que coger un
taxi en Madrid. Como era su
costumbre, enseguida se puso a
charlar con el conductor, a hablarle
de Dios, de la santificacion del trabajo
y de la convivencia, y de olvidar la



desgracia por la que habia pasado
Espania. El taxista le escuchaba y no
abria la boca. Cuando llego a su
destino y se bajo don Josemaria, aquel
hombre le pregunto: -‘Oiga, ;donde
estaba usted durante el tiempo de la
guerra?’ —En Madrid’, le contesto el
sacerdote. —‘iLastima que no le hayan
matado!’, replico el taxista. No dijo
una palabra don Josemaria. Ni hizo el
mas leve gesto de indignacion. Antes
al contrario, con mucha paz pregunto
al taxista: -‘; Tiene usted hijos?’. Y
como el otro le hiciera un gesto
afirmativo, afiadio al precio de la
carrera una buena propina: -‘Tome,
para que compre unos dulces a su
mujery a sus hijos’. Vazquez de
Prada, A., El Fundador del Opus Dei,
II, cit., p. 383-384.

[44] Cfr. los comentarios a los puntos
836-838 en Camino, Edicion historico-
critica, cit., pp. 903-905. En el
comentario al punto 838, se recoge
este texto de San Josemaria: “Creo



que no tengo enemigos. Me he
encontrado, en mi vida, con personas
que me han hecho dario, positivo
dario. No creo que sean enemigos: soy
muy poco para tenerlos. Sin embargo,
desde ahora, ellos y ellas quedan
incluidos en la categoria de mis
bienhechores, para encomendarles a
diario al Sefior” (Apuntes intimos,
Cuaderno IV, n° 357, 28-X-1931).

[45] Del Portillo, A., Entrevista, cit., p.
104-105.

[46] “Nos conto el 19 de febrero de
1959 la respuesta que le habia dado a
un muchacho cuando le dijo que su
padre iba a levantar una cruz, solo
para que quedara constancia del lugar
en que habian matado a un tio suyo
durante la guerra civil espariola.
—‘Pues dile a tu padre que ésa no sera
la Cruz de Cristo, sino la cruz del odio;
porque solo servira para recordar que
unos mataron a otros. Aconséjale que
emplee ese dinero en limosnas de



misas por unosy por otros. jHay que
saber perdonar!””. Herranz, J., Dios y
audacia, Mi juventud junto a san
Josemaria, Rialp, Madrid, 2011, p.
140-141.

[47] San Josemaria, homilia
Sacerdote para la eternidad,en Amar
a la Iglesia, n. 38.

[48] San Josemaria, Conversaciones,
cit., n. 44.

[49] Del Portillo, A., Entrevista, cit., p.
144-146.

[50] Palabras de San Josemaria
recogidas en Tiempo de Caminar,
Sastre, A., Rialp, Madrid, 1989, p. 539.

[51] San Josemaria, Carta 16-
VII-1933, nn. 3y 26, citada por
Vazquez de Prada, A., El Fundador del
Opus Dei, 111, Los caminos divinos de
la tierra, Rialp, Madrid, 2002, p.
229-230.



[52] San Josemaria, homilia Amar al
mundo apasionadamente, en
Conversaciones, cit., nn. 117-118.

[53] San Josemaria, homilia Amar al
mundo apasionadamente, en
Conversaciones, cit., n. 117.

[54] “Amemos de verdad a todos los
hombres; amemos a Cristo, por
encima de todo; y, entonces, no
tendremos mdads remedio que amar la
legitima libertad de los otros, en una
pacifica y razonable convivencia”. San
Josemaria, Es Cristo que pasa, n. 184.

[55] “En efecto, todos los distintos
campos de la vida laical entran en el
designio de Dios, que los quiere como
el lugar historico del revelarse y
realizarse de la caridad de Jesucristo
para gloria del Padre y servicio a los
hermanos”. Juan Pablo II,
Christifideles laici, n. 59.

[56] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 74.



[57] San Josemaria, Conversaciones,
cit.,n. 119.

[58] Cfr. San Josemaria,
Conversaciones, cit., n. 113.

[59] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 71.

[60] San Josemaria, Camino, Edicion
historico-critica, cit., punto 283: “y
trataras a Dios..., y conocerds tu
miseria..., y te endiosards... con un
endiosamiento que, al acercarte a tu
Padre, te hard mds hermano de tus
hermanos los hombres”. Vid. también
comentario, p. 457.

[61] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 70.

[62] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 68.

[63] San Josemaria, Es Cristo que
pasa,n. 70.



[64] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista,
cit., p.117-118.

[65] Sefiala Peter Berglar: “En la
camparfia contra la Obra organizada
en los afios cuarenta por unos pocos
(pero muy activos) enemigos, también
jugaban un papel preponderante —
aunque quiza nos cueste creerlo- los
celos por el gran poder de atraccion
que el apostolado de la joven familia
espiritual ejercia en toda Espafia. De
los celos a la envidia hay solo un paso
muy pequeno, el necesario para
perder el equilibrio que separa la
debilidad de la malicia”. Berglar, P.,
OPUS DEI, Vida y obra del Fundador
Josemaria Escriva de Balaguer, Rialp,
Madrid, 1987, p. 225.

[66] Es en esta época cuando algunos
miembros del Opus Dei empiezan a
tener relieve publico en la vida social
0 politica. Quienes calumniaban
sostenian que el Opus Dei actuaba a
través de estas personas, de acuerdo



con una estrategia politica. San
Josemaria sale al paso de la
situacidn, defendiendo un aspecto
esencial del espiritu del Opus Dei:
“Desde hace mas de treinta afios, he
dicho y escrito en mil formas diversas
que el Opus Dei no busca ninguna
finalidad temporal, politica; que
persigue solo y exclusivamente
difundir, entre multitudes de todas las
razas, de todas las condiciones
sociales, de todos los paises, el
conocimiento y la practica del amor a
Jesucristo”. Es Cristo que pasa, n. 68.
Sobre las ensefianzas de san
Josemaria en torno a la formacion
cristiana y a la libertad en materias
sociales y politicas, cfr. Angel
Rodriguez Lufio, Conciencia cristiana
y cultura politica en las ensefianzas de
San Josemaria Escrivd de Balaguer.
Conferencia impartida durante las
46° Jornadas de Cuestiones
Pastorales, Secularismo y cultura de
la fe, Castelldaura, 25y 26 de enero



de 2011; disponible en https://
jornadacastelldaura2011.wordpress.com

[67] San Josemaria, Es Cristo que
pasan. 72.

[68] Cfr., para mayor profundizacion
en la relacion entre libertad y mision
apostolica, Rhonheimer, M.,
Transformacion del mundo, La
actualidad del Opus Dei, Rialp,
Madrid, 2006, cap. IV, p. 91-116.

[69] La libertad es uno de los temas
centrales del mensaje de San
Josemaria. En este sentido, escribia el
filésofo Cornelio Fabro: “En plena
sintonia con el Concilio Vaticano II, es
mas, se podria decir que superandolo
en audacia, Monserior Escriva de
Balaguer propone como primer bien
para respetar y estimular el empefio
temporal del cristiano, precisamente
la libertad personal. ‘Solo si se
defiende la libertad individual de los
demads con la consiguiente personal
responsabilidad, podra, con honradez


https://jornadacastelldaura2011.wordpress.com
https://jornadacastelldaura2011.wordpress.com

humana y cristiana, defender de la
misma manera la suya”, Fabro, C., Un
maestro de libertad cristiana, en
“L’Osservatore Romano”, 2-VII-1977.

[70] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 69.

[71] Ibid.

[72] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 67.

[73] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 184.

[74] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 69.

[75] Hoy mas que nunca, debido a los
medios técnicos de divulgacion
(principalmente TV e Internet),
crecen simultaneamente la gravedad
de la calumnia, al llegar a mas
personas, y su banalizacion, por
frecuencia y aceptacion.



[76] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 71.

[77] Cfr. Jn 9, 1-41.

[78] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 67.

[79] Ibid.

[80] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 72.

[81] Ibid.

[82] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista,
cit., p. 117.

[83] Cfr. Vazquez de Prada, A., El
Fundador del Opus Dei, II, cit., donde
trata ampliamente el tema,
especialmente en pp. 451-553.

[84] Beato Josemaria Escrivad de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madrid, 1994, p.
79, testimonio de Mons. Pedro



Cantero. En este libro se recogen
testimonios de personas que trataron
personalmente al Fundador. Los
testimonios avalan la gravedad de las
calumnias y ofrecen un mapa de las
actitudes de san Josemaria ante ellas.

[85] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista...,
p- 123.

[86] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
23, testimonio del Cardenal José
Maria Bueno Monreal.

[87] Las calumnias estan unidas a la
primera expansion porque tuvieron
el efecto indirecto de que el mensaje
del Opus Dei llegara a personas y
lugares no previstos.

[88]“El hecho peor esta, seguramente,
en que estas deformacionesy este
modo falso de interpretar como malas
las cosas mas santas, quedaran
arraigados, incrustados, en el espiritu
de mucha gente y quiza de toda una



generacion. Y podran ser la causa de
una obstinacion increible, para no
reconocer la verdad”, Carta 29-
XII-1947 / 14-11-1966, n. 67, citada por
Vazquez de Prada, A., El Fundador del
Opus Dei, 11, cit., p. 541.

[89] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 70.

[90] Articulos del Postulador, cit., pp.
328-329.

[91] Del Portillo, A., Entrevista, cit., p.
124.

[92] “Esfuérzate, si es preciso, en
perdonar siempre a quienes te
ofendan, desde el primer instante, ya
que por grande que sea el perjuicio o
la ofensa que te hagan, mdas te ha
perdonado Dios a ti”. San Josemaria,
Camino, punto 452. Vid., comentario
a este punto en Camino, Edicion
historico-critica, cit., p. 596-597.



[93] San Josemaria, Camino, Edicion
historico-critica, cit., comentario al
punto 45, p. 257.

[94] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit.,
testimonio de Mons. José Lopez Ortiz,
p. 228.

[95] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit.,
testimonio del P. Silvestre Sancho
Morales, O.P., p. 400. Sobre el perdén
y el olvido, la cuestion no es tanto
olvidar o no olvidar, pues hay hechos
que no se pueden borrar de la
memoria. “No se trata de olvidar todo
lo que ha sucedido, sino de releerlo
con sentimientos nuevos,
aprendiendo, precisamente de las
experiencias sufridas, que solo el
amor construye, mientras el odio
produce destruccion y ruina. La
novedad liberadora del perdon debe
sustituir a la insistencia inquietante
de la venganza”. Juan Pablo



II,Mensaje Jornada Mundial de la
Paz, 1-I-1997. En la misma direccion
de distinguir la decision de perdonar
del aspecto emocional y psicologico,
sefiala el Compendio del CCE en el n.
595: “no esta en nuestra mano no
sentir ya la ofensa y olvidarla, pero el
corazon que se ofrece al Espiritu
Santo cambia la herida en compasion
y purifica la memoria transformando
la ofensa en intercesion”. [96] Beato
Josemaria Escriva de Balaguer: Un
hombre de Dios, cit., p. 202,
testimonio de Mons. Juan Hervas
Benet.

[97] Vid. punto 802 de Forja, in fine,
donde, después de referirse a los que
le hacian mal como “bienhechores”,
decia: “Y resultara que, a fuerza de
encomendarles a Dios, les tendrds
simpatia”. [98] San Josemaria, Es
Cristo que pasa, n. 72.

[99] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.



104, testimonio de Mons. Laureano
Castan Lacoma.

[100] San Josemaria, Camino, Edicion
historico-critica, cit., punto 671. Vid.
también comentario, p. 773.

[101] La persecucion y las calumnias
se desataron con mucha virulencia
en Barcelona, en 1941. En mayo de
1942, san Josemaria escribia al
director del unico centro del Opus
Dei que habia en esa ciudad: “+ Jesus
bendiga a mis hijos y me los guarde.
Queridisimos: estamos de
enhorabuena, porque el Sefior nos
trata a lo divino ;Qué os voy a decir?
Que estéis contentos, spe gaudentes!:
que padezcdis, llenos de caridad, sin
que de vuestra boca salga nunca ni
una palabra molesta para nadie, in
tribulatione patientes!: que os llenéis
de espiritu de oracion, orationi
instantes! Hijos: ya se barrunta la
aurora, y jcudnta cosecha, en esa
bendita Barcelona, con el dia nuevo!



Sed fieles. Os bendigo. Un abrazo de
vuestro Padre, Mariano”. Carta a
Rafael Termes Carrero, desde Madrid,
2-V-1942, citada en Vazquez de
Prada, A., El Fundador del Opus Dei,
II, cit., p. 479; para los sucesos de
Barcelona, vid. pp. 474-496.

[102] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 72.

[103] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
56, testimonio de Mons. Abilio del
Campo y de la Barcena. En el mismo
sentido Mons. Laureano Castan
Lacoma, p. 104.

[104] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 70.

[105] Vazquez de Prada, A., El
Fundador del Opus Dei, 111, cit., donde
se relatan los viajes apostolicos a la
Peninsula Ibérica en 1972, p. 646-660,
y a Sudamérica y Centroamérica en
1974y 1975, pp. 695-735.



[106] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 68.

[107] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
228,testimonio de Mons. José Lopez
Ortiz.

[108] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
252,testimonio de Mons. Santos Moro
Briz.

[109] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 68.

[110] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
23, testimonio del Cardenal José
Maria Bueno Monreal.

[111] Beato Josemaria Escriva de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
79-80, testimonio de Mons. Pedro
Cantero.



[112] Cfr. Bauman, Z., Miedo liquido,
La sociedad contempordnea y sus
temores, Paidos, Barcelona, 2007.

[113] “Me parece que el nucleo de la
crisis espiritual de nuestro tiempo
tiene sus raices en el eclipse de la
gracia del perdon. (...) El hombre no
puede soportar la puray simple
moral, no puede vivir de ella; se
convierte para él en una “ley” que
provoca el deseo de contradecirlay
genera el pecado. Por eso donde el
perdon, el verdadero perdon lleno de
eficacia, no es reconocido y no se cree
en él, hay que tratar la moral de tal
modo que las condiciones de pecar no
pueden nunca verificarse propiamente
para el individuo. A grandes rasgos
puede decirse que la actual discusion
moral tiende a librar a los hombres de
la culpa, haciendo que no se den
nunca las condiciones de su
posibilidad”. Ratzinger, J., “Una
compafia en el camino” La Iglesia.



Una comunidad en camino, 5, 4, Ed.
Paulinas, Madrid 1992, p. 90.

[114] Hannah Arendt resalta el
perdon como interdependencia entre
las personas cuando sefiala que “el
perdon (...) realizado en soledad y
aislamiento carece de realidad y no
tienen otro significado que el de un
papel desemperiado ante uno mismo”.
Arendt, H., La condicion humana, cit.,
p. 257.

[115] La interdependencia de todas
las personas, se puede detectar en el
plano natural, por ejemplo, en la
base de los Crimenes contra la
Humanidad, donde se entiende que
quien los comete, atenta no solo
contra un ser humano singular, o
contra un orden juridico
determinado, sino que ofende a toda
la humanidad. El concepto de la
fraternidad universal se encuentra
también en el Ubuntu, rasgo de la
vision africana del mundo, mas



conocido actualmente por su influjo
en la transicion de Sudafrica. Cfr.
Tutu, D., No future, cit., p. 34-36.
Sobre la “dependencia” como
concepto antropoldgico relevante,
cfr. MacIntyre, A., Animales
racionales y dependientes, Paidds,
Barcelona, 2001.

[116] Benedicto XVI, Jesus de Nazaret
I, La Esfera de los Libros, Madrid,
2007, p. 196.

[117] Cfr. Burggraf, J., Aprender a
perdonar, cit.

[118] Benedicto XVI, Jesus de Nazaret
I, cit., p. 195.

[119] Ibid. [120] Para una vision
antropoldgica de la expiacion, cfr.
Girard, R., Veo a Satan, cit. [121] El
hecho de que el perdon tenga como
presupuestos la verdad y la justicia
no ensombrece la incondicionalidad
del perdon, ni su esencial gratuidad.
Desde el punto de vista del ofendido,



el perdon ha de otorgarse de manera
incondicionada. Es el ofensor quien
no obtendra el perdon concedido (la
liberacion de la culpa) si no redime el
precio de la ofensa mediante la
verdad y la reparacion. Cuando todos
los elementos se completan, se abre
el paso a la reconciliacion. El perdon
facilita asi la via de la justicia.

[122] Cfr. Lopez Guzman, M.,
Desafios del perdon después de
Auschwitz, cit., p. 63-121, donde se
ofrece un analisis de falsos perdones,
basados en distintas causas.

[123] “La ofensa provoca represalia;
se forma ast una cadena de agravios
en la que el mal de la culpa crece de
continuo y se hace cada vez mas dificil
superar. (...) La ofensa solo se puede
superar mediante el perdon, no a
través de la venganza”. Benedicto
XVI, Jestis de Nazaret I, cit., p. 193.

[124] Benedicto XVI, Caritas in
Veritate, n. 6.



[125] Con la “periferia” nos referimos
a la actividad asistencial, ONG’s, y
otras. Cabria pensar, o actuar en la
practica, como si ese ambito fuera el
propio de los actos gratuitos,
mientras que el mundo de las
relaciones de trabajo, juridicas,
economicas, etc., fuera el ambito de
los actos debidos, utiles, etc., sin que
la caridad tuviera que informarlos.
Inversamente, en el ambito
asistencial, debe atenderse ante todo
a la justicia, pues la “la justicia es la
primera via de la caridad o, como
decia Pablo VI, su ‘medida minima”.
Benedicto XVI, Caritas in Veritate, n.
6.

[126] Benedicto XVI, Caritas in
Veritate, n. 2.

[127] La familia es el lugar
paradigmatico de los actos gratuitos.
Es en este ambito de micro-perdon,
donde los menores pueden
experimentar el perdon y aprender



reconducir las situaciones que
pueden generar agresividad, a evitar
las ofensas. Se aprende a pedir
perdon, a otorgarlo, a superar el
rencor y la venganza, a amar de
forma gratuita, a ser comprensivo, a
adquirir el sentido de la justicia, a
respetar a los demas. Hay que
referirse también a la solidez de la
familia, que es por si misma una base
de aprendizaje de amor y perddn. En
las rupturas, la prole pierde a
menudo la referencia del amor y de
los afectos. Por otra parte, la familia
tiene un papel unico, pues esta en su
mano cortar la corriente de los odios
que pasan de generacion en
generacion, de padres a hijos. Con
frecuencia, el rencor heredado
convive con la practica religiosa, de
modo que se educa a los hijos en una
religion degenerada. Es necesario
purificar la memoria familiar.

[128] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz 1-I-1997.



[129] “y otro tanto sucede con la
convivencia: se comienza con un
pequenio desaire, y se acaba viviendo
de espaldas, en medio de la
indiferencia mas heladora”. San
Josemaria, Amigos de Dios, n. 15.

[130] Cfr. Sternberg, J. y Sternberg,
K., La naturaleza, cit., p. 258.

[131] El perddn, tal y como se
entiende en el cristianismo, no es
fundamentalmente una técnica, una
terapia o una experiencia saludable,
aunque pueda tener esos efectos. El
CCE, en el contexto del perddn, al
glosar el como yo os he amado (Jn,
13-34), senala: “observar el
mandamiento del Sefior es imposible
si se trata de imitar desde fuera el
modelo divino. Se trata de una
participacion, vital y nacida ‘del fondo
del corazon’, en la santidad, en la
misericordia y en el amor de nuestro
Dios”. CCE, n. 2842.



[132] Cfr., por ejemplo, Tutu, D., No
future, cit., p. 218-219; Sternberg, J. y
Sternberg, K., La naturaleza, cit., p.
258-259.

[133] El paralelismo con los actos del
sacramento de la reconciliacion
sugiere que éste puede ser visto
como modelo del perdon, no solo con
respecto a Dios, sino también entre
personas, instituciones e incluso
sociedades.

[134] Llano, A., Segunda navegacion,
Memorias 2, Encuentro, Madrid,
2010, p. 294.

[135] CCE, n. 2844.

[136] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 122.

Jaime Cardenas del Carre




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/san-josemaria-
escriva-maestro-del-perdon/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-py/article/san-josemaria-escriva-maestro-del-perdon/
https://opusdei.org/es-py/article/san-josemaria-escriva-maestro-del-perdon/
https://opusdei.org/es-py/article/san-josemaria-escriva-maestro-del-perdon/

	San Josemaría Escrivá, maestro del perdón
	1. Redescubrir la novedad liberadora del perdón
	2. El Gran Amor
	3. En el centro del mensaje fundacional
	4. La homilía El respeto cristiano a la persona y a su libertad
	5. Actitud ante las calumnias
	6. El perdón como estilo de convivencia y la cultura de la paz


