
opusdei.org

Papa Francisco:
«Trabajar tiene un
elevado significado
espiritual»

En una entrevista al periódico
italiano "Il Sole 24 ore", el Papa
Francisco ha hablado sobre el
trabajo y la dignidad del
hombre. Reproducimos un
fragmento.

08/09/2018

Enlace a la entrevista completa

https://www.ilsole24ore.com/art/notizie/2018-09-06/trabajo-dinero-europa-migrantes-entrevista-papa-francisco-200040.shtml?uuid=AEaYFjlF&refresh_ce=1


A su parecer ¿qué necesita un
empresario para ser un “creador”
de valor para su empresa y para
los demás, a partir de la
comunidad en la que vive y
trabaja?

De la lectura de los evangelios se
desprende también que Jesús
demuestra gran simpatía (pensemos
a la parábola de los cinco talentos)
por los empresarios que asumen un
riesgo.

Recuerdo el encuentro que tuve con
la Asociación [de empresarios
italianos, Cofindustria] en febrero de
2016. Recuerdo muchos rostros que
transmitían pasión y proyectos,
fatiga y genialidad. Decía que creo
que es muy importante la atención
por la persona concreta que significa
dar a cada uno lo suyo, liberando a
las madres y padres de familia de la
angustia de no poder dar un futuro y
ni siquiera un presente a sus hijos.



Significa saber dirigir pero también
saber escuchar, compartiendo
proyectos e ideas con humildad y
confianza. Significa hacer de todo
para que el trabajo cree otro trabajo,
la responsabilidad cree otra
responsabilidad, la esperanza cree
otra esperanza, sobre todo para las
jóvenes generaciones, que hoy lo
necesitan más que nunca. Creo que
sea muy importante trabajar juntos
para construir el bien común y un
nuevo humanismo del trabajo,
promover un trabajo que respete la
dignidad de la persona, que no
apuesta únicamente por el beneficio
o las exigencias productivas, sino que
promueve una vida digna, sabiendo
que el bien de las personas y el bien
de la empresa van de la mano.
Contribuyamos a desarrollar la
solidaridad y a realizar un nuevo
orden económico que no genere
otros descartes, enriqueciendo la
acción económica con la atención
hacia los pobres y la reducción de las



desigualdades. Necesitamos valentía
y creatividad genial.

El trabajo, que aun cuando falta
representa una emergencia
intolerable, personal y social, a
menudo se percibe como una
especie de condena diaria, una
rutina insoportable. ¿Puede
indicarnos, por ejemplo, dos
razones por las que no lo es o, al
menos, no lo debe ser, y cómo
pueden organizarse las empresas
para evitar que no lo sea,
contribuyendo con esto también al
éxito de dichas empresas y a la
prosperidad de la sociedad?

La idea de que el trabajo sea solo
cansancio es bastante común, pero
todos experimentan que no tener
trabajo es mucho peor que trabajar.
¡Cuántas veces he recogido las
lágrimas de desesperación de padres
y madres que perdieron el trabajo!
Trabajar hace bien porque es parte



de la dignidad de la persona, de su
capacidad de asumir la
responsabilidad ante uno mismo y
ante los demás. Es mejor trabajar
que vivir en el ocio. El trabajo da
satisfacción, crea las condiciones
para la programación personal.
Ganarse el pan es un motivo de
orgullo importante; sin dudas,
representa también una fatiga pero
nos ayuda a conservar un sano
sentido de la realidad y educa a
afrontar la vida. La persona que
mantiene a sí misma y a su familia
con su trabajo desarrolla su
dignidad; el trabajo crea dignidad,
los subsidios que no tengan el
objetivo preciso de crear trabajo y
ocupación, crean dependencia y
reducen la responsabilidad. Además,
trabajar tiene un elevado significado
espiritual ya que es el modo con el
que damos continuidad a la creación,
respetándola y cuidándola.



¿Cuál es la aportación que Usted
pide a las empresas?

Las empresas pueden contribuir
notablemente a conservar la
dignidad del trabajo, reconociendo
que el hombre es el recurso más
importante de cada empresa,
obrando para construir el bien
común, dedicando atención a los
pobres. Sé que muchas empresas
dedican amplio espacio a la
formación. Estoy convencido que
sería muy provechoso para la
empresa completar la formación
técnica con una formación a los
valores: solidaridad, ética, justicia,
dignidad, sostenibilidad, cuyos
significados son contenidos que
enriquecen el pensamiento y la
capacidad operativa.

El mundo globalizado, en un cierto
modo, redujo sus dimensiones,
ahora hemos alcanzado los límites
de lo que Usted llama nuestra casa



común, es decir el planeta Tierra,
tanto que se está pensando a la
colonización de nuevos planetas.
La ecología y un mundo sostenible
son su gran preocupación y los
grandes agentes económicos
internacionales que se dedican a la
producción de energía, partiendo
de la compañía italiana Eni,
anunciaron cambios radicales
orientados a las actividades
“verdes”. ¿Cree que se está
haciendo bastante desde este
punto de vista?

Todavía hay mucho por hacer para
reducir aquellas conductas y
acciones que no respetan el medio
ambiente y la tierra. Estamos
pagando el precio de una explotación
de la tierra que dura desde hace
muchos años. Lamentablemente,
hasta el día de hoy, el hombre no
actúa como custodio de la tierra sino
como un tirano explotador. Pero hay
señales de nueva atención hacia el



ambiente; es una mentalidad
compartida gradualmente por un
número cada vez mayor de países. Es
un recorrido que necesita un cuidado
especial porque es necesario pasar
de una descripción de los síntomas,
al reconocimiento de la raíz humana
de la crisis ecológica, de la atención
por el ambiente a una ecología
integral, de una idea de
omnipotencia a la conciencia de la
exigüidad de los recursos. El punto
focal es que hablar del ambiente
siempre significa hablar también del
hombre: la degradación ambiental y
la degradación humana van de la
mano. Más bien, las consecuencias
de la violación de la Creación a
menudo se hacen pagar solo a los
pobres. El desarrollo de la dimensión
ecológica necesita la convergencia de
varias acciones: políticas, culturales,
sociales y productivas. En especial, la
formación de una nueva conciencia
ecológica necesita nuevos estilos de
vida para construir un futuro



armonioso, promover un desarrollo
integral, reducir las desigualdades,
descubrir los vínculos entre las
criaturas, abandonar el consumismo.

¿Quiere decir que es necesario
cambiar modelo de producción?

Como escribía en la encíclica
Laudato si' estos problemas están
íntimamente vinculados con la
cultura del descarte, que afecta tanto
a los seres humanos excluidos como
a las cosas que se transforman
rápidamente en desechos. Pensemos,
por ejemplo, a nuestro sistema
industrial, que al final del ciclo de
producción y consumo no ha
desarrollado la capacidad de
absorber y reutilizar los desechos y
las escorias. Todavía no se ha logrado
adoptar un modelo de producción
que asegure recursos para todos y
para las generaciones futuras, y que
requiere la máxima limitación del
uso de los recursos no renovables,



moderar el consumo, maximizar la
eficiencia de la explotación,
reutilizar y reciclar. Afrontar esta
cuestión sería un modo para
contrastar la cultura del descarte que
termina por dañar el planeta en su
totalidad. Tenemos que admitir que
todavía queda mucho por hacer en
esta dirección.

Los migrantes que se desplazan de
un continente al otro huyendo de
las guerras o en busca de
condiciones para vivir y sobrevivir
son algunos de los “descartados”
de la tierra. En un período
histórico en el que las fronteras
(incluso las comerciales) se cierran
y prevalecen los nacionalismos en
una Europa cansada y dividida,
¿Usted no se siente un poco como
un Moisés contemporáneo que
abre el paso, abre las puertas para
todos los pueblos y las personas,
empezando por los más pobres?
Hay quien piensa que esta no es la



misión del sucesor de Pedro. ¿Por
qué cree que lo sea? ¿Qué necesita
esta Europa para confluir en un
camino común y avanzar juntos
ofreciendo una respuesta a las
preocupaciones de sus
ciudadanos?

Hoy en día los migrantes representan
un gran reto para todos. Los pobres
que se desplazan infunden temor
especialmente a los pueblos que
viven en una condición de bienestar.
Sin embargo, no existe futuro
pacífico para la humanidad si no se
pone en práctica la hospitalidad de la
diversidad, la solidaridad, pensando
a la humanidad como a una sola
familia. Para un cristiano es natural
reconocer a Jesús en cada persona.
Cristo mismo nos pide acoger a
nuestros hermanos y hermanas
migrantes y refugiados con los
brazos bien abiertos, quizás
adhiriendo a la iniciativa que lancé
en septiembre del año pasado. Share



the Journey – Comparte el viaje. De
hecho, el viaje se divide en dos: los
que llegan a nuestra tierra, y
nosotros que vamos hacia el corazón
de quienes arriban para
comprenderlos, entender su cultura,
su lengua, sin desatender el contexto
actual.

Esto sería un signo claro de un
mundo y de una Iglesia que intenta
ser abierta, inclusiva y acogedora,
una Iglesia Madre que abraza a todos
compartiendo un viaje en común.
Como afirmé anteriormente, no
olvidemos que la esperanza
representa el impulso en el corazón
de quien parte dejando su casa, su
tierra, a veces familiares y parientes,
para ir en busca de una vida mejor,
más digna para sí mismo y para sus
seres queridos. Y es también el
impulso en el corazón de quien
acoge: el deseo de encontrarse, de
conocerse, de dialogar… La
esperanza es el estímulo para



“compartir el viaje” de la vida, ¡no
tenemos miedo de compartir el viaje!
No tenemos miedo de compartir la
esperanza. La esperanza no es virtud
para gente con el estómago lleno y
por ello los pobres son los primeros
portadores de esperanza y son los
protagonistas de la historia.

Guido Gentili / Graziella
Filipuzzi (traduzione)

Il Sole 24 ore

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/papa-

francisco-trabajar-tiene-un-elevado-
significado-espiritual/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/papa-francisco-trabajar-tiene-un-elevado-significado-espiritual/
https://opusdei.org/es-py/article/papa-francisco-trabajar-tiene-un-elevado-significado-espiritual/
https://opusdei.org/es-py/article/papa-francisco-trabajar-tiene-un-elevado-significado-espiritual/
https://opusdei.org/es-py/article/papa-francisco-trabajar-tiene-un-elevado-significado-espiritual/

	Papa Francisco: «Trabajar tiene un elevado significado espiritual»

