opusdei.org

El tiempo de una
presencia (X): La
musica que viene de
Dios, canto y musica
en la liturgia

La musica ha tenido siempre un
lugar central en la liturgia
cristiana. Como el silencio, es
un lenguaje que necesitamos
para entrar en sintonia con la
belleza de Dios, para descubrir
su presencia. Caen las prisas,
caen los calculos, como siempre
que se trata de amor: cantamos
porque queremos tener tiempo
para Dios.



21/11/2016

«Cantemus Domino, gloriose enim
magnificatus est! Cantaré al Sefior,
gloriosa es su victoria»[1]. Sin
solucion de continuidad, la liturgia
de la Vigilia Pascual une este canto
con el relato del paso de Israel a
traveés del mar Rojo: la musica, llena
de alegria, surge espontanea al tocar
la cercania de Dios. El portento de las
aguas divididas se convirtio, para el
Pueblo elegido, en emblema de esa
cercania de Dios: los salmos se hacen
eco de él con frecuencia[2]. En el
tiempo de la Iglesia, este evento nos
habla del bautismo, de la Cruz, del
cielo... Nos habla de nuestra vida, y
de la Vida que Dios nos tiene
preparada en la otra orilla, que «no
es un sencillo embellecimiento de
esta vida actual: ella supera nuestra
imaginacion, porque Dios nos



sorprende continuamente con su
amor y con su misericordia»[3].

Ante «el Dios de las sorpresas»[4], un
Dios que siempre hace nuevas las
cosas[5], «sobran las palabras,
porque la lengua no logra
expresarse; ya el entendimiento se
aquieta. No se discurre, jse mira! Y el
alma rompe otra vez a cantar con
cantar nuevo, porque se siente y se
sabe también mirada amorosamente
por Dios, a todas horas»[6]. Ante el
Dios que nos sorprende con su
novedad, brotan espontaneas la
alabanza y la adoracion: el canto y el
silencio. Uno y otro estan
profundamente emparentados,
porque expresan lo que las meras
palabras no logran decir. Por eso, la
liturgia los reserva para sus
momentos mas sublimes. «Canta la
Iglesia —se ha dicho- porque hablar
no seria bastante para su plegaria. —
T, cristiano —y cristiano escogido—,



debes aprender a cantar
litargicamente»[7].

Un cantico nuevo

Humanamente irresoluble. Asi era la
situacion del Pueblo elegido,
acorralado entre el Mar Rojo y el
ejército egipcio. Por delante, la
barrera del mar; a sus espaldas, la
fuerza beligerante de las armas.
«Decia el enemigo: “Los perseguiré y
alcanzaré, repartiré el botin, se
saciara mi codicia, empufiaré la
espada, los agarrara mi mano”»[8].
Asi se encuentra también la Iglesia,
tantas veces, asediada por quienes
querrian borrarla de la faz de la
tierra, o vaciarla al menos de su
caracter sobrenatural.

Pero Dios estd con nosotros, como
estaba con los israelitas. Ante los
imposibles humanos, brilla su gloria
por contraste con la potencia del
Faraon y de los faraones de la
historia: de modos inesperados, el



mar se aparta y nos abre el paso, y se
cierra de nuevo ante el enemigo.
«Soplo tu aliento y los cubri6 el mar,
se hundieron como plomo en las
aguas formidables»[9].

La narracion sagrada no desvela los
pensamientos de Israel, mientras
cruzaban el mar por camino seco,
con murallas de agua a derecha e
izquierda. Solo al final, la Biblia
vuelve su mirada sobre los israelitas
para mostrar su reaccion. «Temio el
Pueblo al Sefior, y creyo en el Sefior y
en Moisés su siervo. Entonces Moisés
y los hijos de Israel entonaron este
canto al Sefior: Cantaré al Sefior,
gloriosa es su victoria»[10]: temory
renovada fe en Dios, que se desborda
en el primer canto nuevo[11] del que
la Escritura da noticia.

No conocemos esa musica. Nadie
pudo recogerla de ningun modo y
tampoco la tradicion oral la ha hecho
llegar hasta nosotros. Pero debi6 ser



sincera: brotaba de un profundo
agradecimiento, expresaba un hondo
sentido de adoracion. Debio ser
sobrecogedora: cualquier testigo
externo habria podido tocar la
presencia de Dios en aquel canto,
como la tocaron quienes lo
entonaron.

Tras este episodio, los israelitas
encontrardn mas dificultades en el
desierto. Primero, las aguas amargas
de Mara, que se vuelven dulces en
virtud del madero, figura de la
Cruz[12]; después, el rigor del
desierto de Sin, que el Sefior palia
con el mana y las codornices; las
aguas de Masa y Meriba... Dios salia
siempre al paso de las dificultades y
el pueblo renovaba su cantar. La
esperanza era llegar al momento en
el que todo seria ya canto nuevo.

La venida de Cristo ha inaugurado la
salvacion definitiva: «La salvacion
viene de nuestro Dios que se sienta



sobre el trono, y del Cordero»[13]. El
canto nuevo, que ya no pasa, se ha
empezado a entonar. A la vez, sin
embargo, esperamos el momento en
el que sea pleno, tal como nos lo
presenta el Apocalipsis[14]. En cierto
modo, la Iglesia ha llegado ya a la
tierra Prometida, pero continua su
peregrinacion por el desierto: por
eso en la liturgia habla de si misma
como «peregrinans in terra»[15]. En
realidad, “nuevo”, en el lenguaje
biblico, «no indica tanto la novedad
exterior de las palabras, cuanto la
plenitud ultima que sella la
esperanza. Asi pues, se canta la meta
de la historia, en la que por fin
callara la voz del mal (...). Pero
despueés de este aspecto negativo se
presenta, con un espacio mucho
mayor, la dimension positiva, la del
nuevo mundo feliz que esta a punto
de llegar»[16].

La musica del cielo, en la tierra



Cuando el Cordero «recibi6 el libro,
los cuatro vivientes y los veinticuatro
ancianos se postraron (...); tenian
citaras y copas de oro llenas de
perfume, que son las oraciones de los
santos. Y cantan un cantico
nuevo»[17]. La Sagrada Escritura no
se ahorra, en su sobriedad, la
mencion del canto en el cielo. Es
16gico que lo haga, porque «Dios no
es soledad, sino amor glorioso y
g0z0s0, difusivo y luminoso»[18]. La
imaginacion puede sugerirnos la
musica que acompario a la Virgen
cuando la Trinidad Beatisima la
recibio en el cielo. Ejércitos de
angeles esperan a su Reina que esta
por llegar en cuerpo y alma. La
musica es solemne; rebosa afecto,
alegria, el delicado equilibrio de la
belleza. La Virgen aparece,
esplendorosa, y el Hijo, que ha
introducido la humanidad en el seno
de la Trinidad, recibe a su Madre.



La liturgia terrena, también cuando
no alcanzamos a percibir toda su
belleza, quiza por las circunstancias
externas o por las nuestras propias,
es «el culto del templo universal que
es Cristo resucitado, cuyos brazos
estan extendidos en la cruz para
atraer a todos en el abrazo del amor
eterno de Dios. Es el culto del cielo
abierto»[19]. Por eso los prefacios de
la Misa terminan siempre invitando
a todos a cantar el Sanctus junto a los
angeles y los santos. En el Sanctus la
tierra y el cielo se unen: «nos
asociamos llenos de gratitud a este
cantar de todos los siglos, que une
cielo y tierra, angeles y
hombres»[20]. «Yo aplaudo y ensalzo
con los Angeles, decia San Josemaria;
no me es dificil, porque me sé
rodeado de ellos, cuando celebro la
Santa Misa. Estan adorando a la
Trinidad»[21].

Ciertamente, en el relato del anuncio
de los angeles a los pastores, «Lucas



no dice que los angeles cantaran. El
escribe muy sobriamente: el ejército
celestial alababa a Dios diciendo:
“Gloria a Dios en el cielo...” (Lc 2,
13s). Pero los hombres siempre han
sabido que el hablar de los angeles es
diferente al de los hombres; que
precisamente esta noche del mensaje
g0z0s0 ha sido un canto en el que ha
brillado la gloria sublime de Dios.
Por eso, este canto de los angeles ha
sido percibido desde el principio
como musica que viene de Dios, mas
aun, como invitacion a unirse al
canto, a la alegria del corazon por ser
amados por Dios»[22].

Este es el marco en el que se inscribe
la rica creatividad musical de la
liturgia, que empezo a desarrollarse
con la oracion de Israel: el esfuerzo
por entrar en sintonia con la belleza
de Dios, por asomarnos al cielo. «La
liturgia es tiempo de Dios y espacio
de Dios, y nosotros debemos entrar
alli, en el tiempo de Dios, en el



espacio de Dios y no mirar el reloj.
La liturgia es precisamente entrar en
el misterio de Dios; dejarnos llevar al
misterio y estar en el misterio»[23].
San Josemaria escribia, en esa misma
linea, que en la Santa Misa «deberian
pararse los relojes»[24]: ante Dios no
cabe un planteamiento meramente
instrumental, pragmatico. «La
aparicion de la belleza, de lo
hermoso, nos hace alegres sin tener
que preguntarnos por su utilidad. La
gloria de Dios, de la que proviene
toda belleza, hace saltar en nosotros
el asombro y la alegria»[25].

Al alcance de todos

La participacion de cada uno en el
canto liturgico manifiesta también el
carino, el «sentido del misterio»[26]
que nos lleva a poner entre
pareéntesis los criterios de eficacia
propios de otros contextos. Sin dejar
de atender a las circunstancias
profesionales y familiares de todos,



muchas veces se puede dar a la
celebracion liturgica ese toque que
ayuda, de un modo concreto, a
adorar a Dios. Quizd en esto iremos a
contracorriente de una cultura
pragmatista de la que todos somos
hijos; pero también asi, dando a la
liturgia su tiempo, con el resplandor
sencillo de nuestra fe, llevamos el
mundo a Dios: le hacemos presente
en la ajetreada vida moderna, que no
sabe tener tiempo para EL «;No es
raro que muchos cristianos,
pausados y hasta solemnes para la
vida de relacion (no tienen prisa),
para sus poco activas actuaciones
profesionales, para la mesa y para el
descanso (tampoco tienen prisa), se
sientan urgidos y urjan al Sacerdote,
en su afan de recortar, de apresurar
el tiempo dedicado al Sacrificio
Santisimo del Altar?»[27] La fe «es
amor y por ello crea poesia y crea
musica»[28]: si nuestra fe es viva,
también sabremos parecernos en
esto a los primeros cristianos, a



quienes san Pablo animaba a cantar
y celebrar al Sefior con todo el
corazon[29].

No es, pues, la musica liturgica una
cuestion de sensibleria o de
esteticismo: es cuestion de amor, de
querer «tratar a Dios con ternura de
corazon»[30], y no «de una manera
oficial y seca, con una fe que no tiene
vibracion»[31]. Del mismo modo que
echariamos en falta la musica en un
momento festivo de la vida, es
natural que queramos dar ese realce
a la liturgia. A veces, en la
celebracion cotidiana, bastara un
canto breve, piadoso: Adoro te
devote, Ave Maris Stella, Rorate Coeli,
etc. En las fiestas, en funcion de las
aptitudes de los fieles, la musica
adquirira un mayor protagonismo,
cantando algunas partes de la Misa —
el Gloria, el Sanctus, etc.—y
sirviéndose quiza del
acompafamiento del érgano.



Alo largo de los siglos, la Iglesia ha
formado una preciosa tradicion de
musica sacra. La novedad del culto
cristiano empujo a buscar formas
poéticas y musicales nuevas que
expresaran como la oracion se
elevaba a niveles inusitados:
«Corresponde a los hombres cantar
Salmos, pero cantar himnos
corresponde a los Angeles y a
aquellos que llevan una vida como la
de los Angeles»[32]. Asi, en la liturgia
romana destaca el gregoriano como
canto propio[33], con el que podemos
orar durante la celebracion de la
Santa Misa: por ejemplo, el Misal
Romano de altar ofrece las notas
para poder cantar el Per ipsum al
final de la Plegaria Eucaristica, asi
como otras oraciones.

Dentro del gran repertorio de musica
sacra cristiana, se encuentran cantos
a la altura de todas las sensibilidades
y capacidades: desde melodias
sencillas hasta complejas polifonias.



También hay cantos de factura mas
reciente que, desde la propia
identidad cultural, saben poner
musica al misterio de Dios. Tanto las
piezas mas tradicionales como las
modernas se encuentran en libros
publicados para la ayuda de los
fieles; también se pueden realizar
recopilaciones de los cantos mas
adecuados a cada lugar.

Es este un campo prometedor
también para las personas con mas
preparacion musical: el esfuerzo por
volcar su creatividad en hacer mas
luminoso el culto les hara también
mas generosos con Dios, porque
dedicando ese tiempo al Sefior y a los
demas estan ofreciendo el sacrificio
de Abel[34]. En todo caso, vale la
pena poner aqui al menos la ilusion
con que se prepara, por ejemplo, la
celebracion de un cumpleafios:
aprendiendo y ensayando cantos que
pertenecen a la cultura cristiana,
expresan una auténtica sensibilidad



liturgica y dan cauce a nuestra
oracion. En efecto, en la liturgia
estamos con Dios, y a Dios le gusta
que cantemos, porque a veces con
hablar no basta.

El lenguaje de la adoracion

La musica, en la liturgia, no es un
mero acompaflamiento u
ornamentacion; tampoco es la
interpretacion de un tema religioso
que llama la atencion sobre si
misma: en uno y otro caso, la musica
discurriria en paralelo con la
celebracion, cuando se trata en
cambio de que sea una misma cosa
con ella[35]. La verdadera musica
litargica es ella misma oracion, es
ella misma liturgia; no nos dispersa,
no se limita a darnos una alegria
sensible o un placer estético: nos
recoge, nos mete en el misterio de
Dios. Nos lleva a la adoracion, que
tiene en el silencio uno de sus
lenguajes privilegiados: «el silencio —



nos recuerda el Papa- custodia el
misterio»[36]. Si la musica es de Dios,
no competira con el silencio: nos
llevara hacia el silencio verdadero, el
del corazon.

Los instantes de silencio que prevé la
liturgia —antes de iniciar la Misa, en
el acto penitencial, en los mementos,
en la consagracion, etc.— son
invitaciones a recogernos en
adoracion. Nos preparan para el
momento de la comunion, porque
«para comulgar verdaderamente con
otra persona debo conocerla, saber
estar en silencio cerca de ella,
escucharla, mirarla con amor. El
verdadero amor y la verdadera
amistad viven siempre de esta
reciprocidad de miradas, de silencios
intensos, elocuentes, llenos de
respeto y veneracion, de manera que
el encuentro se viva profundamente,
de modo personal y no
superficial»[37].



«Tn, yo, ¢adoramos al Sefior?», nos
pregunta el Papa, dirigiéndonos
hacia el centro intimo de la liturgia,
que serd nuestro cielo. «;Acudimos a
Dios solo para pedir, para agradecer,
0 nos dirigimos a €l también para
adorarlo? Pero, entonces, ;qué
quiere decir adorar a Dios? Significa
aprender a estar con él, a pararse a
dialogar con él, sintiendo que su
presencia es la mas verdadera, la
mas buena, la mas importante de
todas (...); adorar al Sefior quiere
decir que estamos convencidos ante
él de que es el unico Dios, el Dios de
nuestra vida, el Dios de nuestra
historia»[38].

Carlos Ayxela

[1] Ex 15,1.

[2] Cfr. Sal 65 (66); 77 (78); 105 (106);
135 (136).



[3] Francisco, Angelus, 10-XI-2013.

[4] Francisco, Homilia en Santa
Marta, 20-1-2014.

[5] Cfr. Ap 21,5.

[6] San Josemaria, Amigos de Dios,
307.

[7] San Josemaria, Camino, 523.
[8] Ex 15,9.

[9] Ex 15,10.

[10] Ex 14,31 - 15,1.

[11] Cfr. Sal 32 (33); 39 (40); 95 (96);
97 (98); 143 (144); 149.

[12] Cfr. Ex 14,22-25.
[13] Ap 7,10.
[14] Ap 5,9-10; 14,3.

[15] Misal Romano, Plegaria
eucaristica III.



[16] Benedicto XVI, Audiencia, 26-
I-2006. Cfr. Sal 143 (144).

[17] Ap 5,8-9.

[18] Benedicto XVI, Homilia, 19-
I1-2012.

[19] Benedicto XVI, Audiencia, 3-
X-2012.

[20] Benedicto XVI, Homilia, 24-
XII-2010.

[21] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 89.

[22] Benedicto XVI, Homilia, 24-
XII-2010.

[23] Francisco, Homilia, 10-11-2014.
[24] San Josemaria, Forja, 436.

[25] Benedicto XVI, Homilia, 24-
XII-2010.



[26] Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-1V-2003, 49.

[27] Camino, 530.

[28] Benedicto XVI, Audiencia, 21-
V-2008.

[29] Cfr. Ef5,19; Col 3,17.
[30] Amigos de Dios, 167.
[31] Forja, 930.

[32] Origenes, Sel. in psalmos, en Sal
119 [118],71.

[33] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum concilium (4-X11-1963),
116.

[34] Cfr. Misal Romano, Plegaria
Eucaristica I; Cfr. Gen 4,4.

[35] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 112.



[36] Francisco, Homilia en Santa
Marta, 20-X11-2014.

[37] Benedicto XVI, Homilia, 7-
VI-2012.

[38] Francisco, Homilia, 14-1V-2013.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/musica-y-
canto-belleza-liturgia-misa/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-py/article/musica-y-canto-belleza-liturgia-misa/
https://opusdei.org/es-py/article/musica-y-canto-belleza-liturgia-misa/
https://opusdei.org/es-py/article/musica-y-canto-belleza-liturgia-misa/

	El tiempo de una presencia (X): La música que viene de Dios, canto y música en la liturgia

