opusdei.org

Mons. Alvaro del
Portillo y la nueva
evangelizacion

Conferencia pronunciada por
Maria Pia Chirinos en el
Congreso con motivo del
Centenario de Alvaro del
Portillo, en la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz
(12-14 de marzo de 2014).

11/07/2014

Mons. Alvaro del Portillo y la
nueva evangelizacion

Maria Pia Chirinos



Facultad de Humanidades.
Universidad de Piura, Peru.

Iniciar esta conferencia me llena de
agradecimiento: obviamente hacia
los organizadores del Congreso que
nos han convocado, pero sobre todo
al queridisimo don Alvaro. Como
para muchos de los aqui reunidos,
don Alvaro no constituye un
personaje cuya doctrina se estudia
friamente desde unas coordenadas
tedricas. Tampoco una figura
conocida y admirada a partir de
terceros. Desearia simplemente dejar
constancia de mi agradecimiento a
Dios por haber trabajado a su lado
durante los ultimos afios de su vida y
de haberme beneficiado de su
generosa oracion y de su carifio
paternal hasta el ultimo dia de su
existencia en la tierra. Con este
preambulo doy inicio a la
conferencia que me ha sido tan
gentilmente encargada.



Consideraciones preliminares

Si este congreso hubiera tenido lugar
meses antes, hablar de un tema como
la nueva Evangelizacion habria
conllevado preambulos mas
elaborados. El reciente documento
del Papa me permite obviarlos,
aunque, de todas formas,
precisamente por su actualidad, el
tema amerita una brevisima
introduccion.

Es bien conocido que el término
evangelizacion sufre un profundo
enriquecimiento semantico a partir
del Vaticano II. De significar el
anuncio del kerygma o primera
proclamacion del Evangelio, pasa a
abarcar toda accion apostolica de la
Iglesia al servicio del hombre y de la
mujer. En cierta manera es
comprensible, ya que los dos
primeros milenios de nuestra era, en
sus grandes rasgos, constituyen un
escenario irrepetible para este



primer anuncio: aun hoy nos
asombra la fuerza de los
evangelizadores del Imperio Romano
—muchos cristianos corrientes— que
no escatimaron su vida para
transformar esa magnifica
civilizacion. También es admirable,
especialmente a partir del s. VI, el
arrojo de tantos miembros de
ordenes religiosas que, ante la
situacién de muchos pueblos
barbaros de la futura Europa, hacen
posible que este anuncio continue y
crean la cultura occidental. Por su
parte, la primera mitad del segundo
milenio se caracteriza
principalmente por una lenta pero
profunda asimilacion de la nueva fe
en los pueblos ya evangelizados, que
se traduce en innumerables
instituciones: la aparicion de las
universidades, el Estado de Derecho,
la desaparicion de la esclavitud en
Europa, etc. El arte y la vida
cotidiana se impregnan de una vision
cristiana que se difunde también



geograficamente con el
descubrimiento de América y los
primeros intentos de llevar la fe a
Asia y Africa, siempre liderados por
religiosos. Sin embargo, los ultimos
dos siglos reflejan dos evidencias.
Junto al hecho de que el anuncio no
ha alcanzado todos los pueblos de la
Tierra, surge otra: la aparicion de
ideologias que empiezan a proclamar
primero la muerte de Diosy a
continuacion la muerte del hombre.

Estas circunstancias nos permiten
entender por qué el tercer milenio se
abre con la llamada a la nueva
evangelizacion iniciada por Juan
Pablo IT y continuada por Benedicto
XVIly Francisco. Su verdadero
origen, sin embargo, no puede
deslindarse del Concilio Vaticano II.
Es mas, si el Concilio es una auténtica
piedra miliar en la historia de la
Iglesia —con la que se cierra el
segundo milenio- la invocacion a
evangelizar ha de reconocerse como



una de sus conclusiones mas
importantes, que marcara el inicio
del tercer milenio. ;Y por qué razén?
Porque en los afios del Concilio, la
Iglesia se hace consciente y afronta la
tragedia de un mundo secularizado,
que al desvincularse de sus raices
cristianas, pone en duda la eficacia
de largos siglos de evangelizacion. De
algun modo, el reto ante el que la
Iglesia se encuentra bien puede
recordar aquella pregunta del Sefior
que siempre nos deja con cierta
sensacion de desconsuelo: “Cuando
venga el Hijo del hombre,
cencontrara fe en la tierra? (Lc 18, 8).
El fin del segundo milenio y el
comienzo del tercero muestran una
extraordinaria continuidad y la
prueba palmaria es uno de los
ultimos documentos de Pablo VI,
conmemorando los 10 afios del
Concilio, sobre la accion
evangelizadora para “hacer a la
Iglesia del siglo XX cada vez mas apta



para anunciar el Evangelio a la
humanidad del siglo XX”[1].

Pocos afios después —en realidad,
solo tres—, Juan Pablo II en su primer
viaje a la Polonia todavia comunista,
lanzaria su famosa llamada: «<hemos
recibido una sefal: que en el umbral
del nuevo milenio —en esta nueva
época, en las nuevas condiciones de
vida-, vuelva a ser anunciado el
Evangelio. Se ha dado comienzo a
una nueva evangelizacion, como si se
tratara de un segundo anuncio,
aunque en realidad es siempre el
mismo»[2]. Hay quienes sefialan que
este término —nueva Evangelizacion-
aparece casi por casualidad en esa
homilia, cuando, en realidad, el Papa
habla de esta tarea como si ya se
hubiera emprendido. No veo que
haya una especie de per accidens:
seria injusto afirmarlo, precisamente
porque, como Arzobispo de Cracovia,
el Card. Woytila formo parte del
Sinodo de Obispos de 1974, sobre la



evangelizacion en el mundo
moderno, del cual, como se sabe,
nace la Ex. Ap. Evangelii nuntiandi.
Lo que si se puede decir es que el
magisterio pontificio posterior fue
llenando de contenido esta expresion
y proclamandola con urgencia por
distintos puntos del planeta: en
Santiago de Compostela (1982), en
Augsburg (1987) y en Velehrad (Rep.
Checa) donde esta sepultado San
Metodio (1990), en Puebla al
celebrarse los 500 afios de nuestro
descubrimiento, asi como en
importantes documentos como la
Exh. Ap. Christifideles laici [3] y los
famosos escritos antes y después del
cambio de milenio[4]. La recepcion
de esta llamada fue inmediatamente
percibida por distintos miembros de
la Iglesia, uno ciertamente
importante fue justamente don
Alvaro del Portillo, en su calidad,
primero de Presidente General del
Opus Dei, y luego de Prelado y
Obispo de esta Prelatura Personal.



Realizada esta breve introduccion
que trae a la memoria de todos Uds.
hitos relativamente recientes, mi
intencion sera centrarme —como se
sabe y como se espera-en la figuray
el mensaje de Alvaro del Portillo
relacionados con la nueva
evangelizacion. Para desarrollar el
argumento, intentaré responder a
dos preguntas. Primera: ;como
recoge el primer Prelado del Opus
Dei este encargo del Santo Padre
Juan Pablo II? Segunda: ¢en qué
aspectos de esta tarea
evangelizadora don Alvaro centra la
novedad?

Dos reflexiones previas a la luz de
la obra de Alvaro del Portillo

Debo confesar que, como suele
suceder en toda tarea de
investigacion, me he encontrado con
una gratisima sorpresa: contamos
con dos obras suyas, de caracter
cientifico (no pastoral), y que desde



ese punto de vista pueden
considerarse las mas importantes de
su produccion. El asombro surge
cuando descubro que indirectamente
ambas brindan luces para nuestro
tema: se trata de su tesis doctoral en
Historia (Descubrimientos y
exploraciones de las costas de
California 1532- 1655)[5] y de su
aportacion para el Concilio Vaticano
I1[6], que vio la luz pocos afios
después en la obra titulada Fieles y
laicos en la Iglesia[7], probablemente
la mas conocida suya.

La primera publicacién, aunque
dedica un exquisito rigor cientifico e
histérico a la cuestion que promete
en el titulo -la exploraciones para
delimitar las costas de California—,
no omite justas menciones a la tarea
evangelizadora que éstas conllevan,
y nos aporta luces, por decirlo de
algun modo, “por via negativa”. En
concreto, podremos referirnos a dos
cuestiones: ¢ofrece el libro algunos



datos sobre esta evangelizacion y, de
existir, cudl seria la diferencia con la
Nueva Evangelizacion?

Alo largo de sus paginas, Alvaro del
Portillo menciona de modo explicito
pero breve datos ciertamente
conocidos: la evangelizacion es
llevada a cabo casi exclusivamente
por miembros de ordenes religiosas,
que no pocas veces ejercen oficios
seculares. Por ej. Fray Francisco de
Balda como comisario en la primera
expedicion de Sebastian Vizcaino[8]
o Fray Antonio de la Ascension en la
segunda expedicion de clara
finalidad cientifica[9]. En el caso de
los viajes de Pedro Porter Cassanate,
los religiosos son de la Compafiia de
Jesus: Jacinto Cortés y Andréz
Baez[10]. Los actores “laicos” -los
descubridores o conquistadores, los
virreyes, etc.— no se sienten
interpelados a ejercer esa mision: en
la mayoria de los casos, la fomentan
pero nada mas. Es mads, en todos



estos viajes, la finalidad principal la
constituye el interés por los
descubrimientos y conquistas de
territorios desconocidos. La
evangelizacion de los pueblos en las
llamadas Indias occidentales ocupa
un lugar secundario en las
actividades, por decirlo de algun
modo, civiles y politicas: siempre
presente en los escritos de la época,
es decir, en la teoria, pero nunca
ocupando un lugar exclusivo o
principal en la practica. Gobernantes
y conquistadores se mueven por
otros intereses mas atractivos:
posesion de nuevos territorios, de sus
riquezas naturales, aporte cientifico
(especialmente geografico) y también
defensa ante el enemigo europeo —
los famosos piratas holandeses e
ingleses— que intenta llegar antes a
esas tierras para obtener las riquezas
0 bloquear el comercio maritimo
entre las colonias. Alvaro del Portillo
deja constancia de que, mas
adelante, cuando ya se ha



conquistado y poblado el territorio,
franciscanos y jesuitas realizaran
una evangelizacion realmente
asombrosa[11], lo cual confirma en
todo caso que los actores seguiran
siendo, principalmente, misioneros
religiosos que ejercen y hasta
ensefian oficios civiles, pero no al
reves, es decir, no seran los laicos los
que se dediquen normalmente a esta
tarea[12].

En su obra Fieles y laicos en la
Iglesia, del Portillo ofrece mas bien
una reflexion por via positiva. De
este modo, siguiendo las ensefianzas
de San Josemaria Escriva sobre la
llamada universal a la santidad,
propone para el laico no sélo su
plena condicidn de fiel con alma
sacerdotal sino la mision apostolica
que de ella se deriva y que se
fundamenta en el bautismo. Como
distintos documentos postconciliares
han dejado claramente sentado,
tanto la llamada universal a la



santidad como la naturaleza
apostolica de la vocacion cristiana
constituyen dos aportaciones
centrales del Concilio[13]. En esta
profunda reflexion sobre el
significado teoldgico-candnico de la
condicion del laico, de hecho
oscurecida durante muchos siglos y
de derecho ausente en el
ordenamiento juridico eclesial, afios
més tarde don Alvaro centrara la
aportacion del Opus Dei a la nueva
evangelizacion y con ella la novedad
de esta mision en el tercer milenio.
Parafraseando a Pablo VI, podemos
decir que promovera no ya “una
Iglesia del siglo XX cada vez mas apta
para anunciar el Evangelio a la
humanidad del siglo XX” sino para
anunciarla a la humanidad del tercer
milenio. Es el fulcro para
comprender su aportacion.

Hacia una comprension global del
tema del laicado



Antes de avanzar, parece oportuno
fundamentar mejor esta tesis. ¢Por
qué se puede afirmar que el
protagonismo de los laicos resulto
una gran novedad? ;Cual fue la
evolucion de su lugar en la sociedad?
¢Y cudles las bases historicas y
antropoldgicas que llevaron a
revalorizar el papel del laico en la
Iglesia? La respuesta no va a ser de
tipo canonico-teoldgico, sino mas
bien de indole histodrico-
antropoldgica y centrada en el
trabajo como actividad principal del
laico para conducir las realidades
materiales, que gozan de autonomia
propia, a Dios.

He dudado mucho sobre el modo de
afrontar esta parte de la conferencia
y me he inclinado por anunciar
desde ya los tres hitos que
atravesaremos para una posible
respuesta. En concreto, me referiré a
tres visiones del mundo y del
hombre que podriamos definir asi:



en la época clasica, un humanismo
aristocratico; a partir del s. VIy
practicamente hasta nuestros dias, lo
que llamaré un cristianismo
aristocratico; y desde la Ilustracion —
pido paciencia por el neologismo- un
laborismo aristocratico.

El humanismo aristocratico es quiza
el mas conocido y corresponde a la
vision griega del hombre: sélo
poseen plenamente naturaleza
humana los varones que viven en la
polis y se dedican a la contemplacion
de la verdad. Son los mejores, por
encima de esclavos y mujeres, que,
por encontrarse inmersos en trabajos
manuales y corporeos, se ven
impedidos de ese ocio, opuesto al
negocio. La cultura judia, en cambio,
no comparte esta vision, tal y como
queda reflejado en la figura de San
Pablo, fabricador de tiendas, asi
como en muchos pasajes del Talmud,
que muestran como los grandes
estudiosos de la Palabra de Dios



hacian compatible esta alta
dedicacion con algun oficio
manual[14]. Por eso es muy
significativa la narracion de los
Hechos (Act 16,12-15) sobre la
primera conversion en tierras
europeas: se trata no solo de una
vendedora de purpura sino también
de una mujer, Lidia de Tiatira, que
obliga al Apostol a quedarse en su
casa. Frente al humanismo
aristocratico de los griegos, este
hecho rompe con la mentalidad
imperante y nos ofrece las claves
hermenéuticas del rol de los
primeros cristianos.

El inicio de las d6rdenes religiosas con
San Benito y su Regla recoge en parte
esta tradicion -la laboriosidad se
entiende como virtud y medio para
vencer a la tentacion-, pero da
origen al inicio de otra hegemonia: el
modelo de cristianismo para los
laicos empieza a ser la vida monacal.
Aparece, por eso, lo que suelo llamar



un cristianismo aristocratico, es
decir, el religioso es considerado
“mejor cristiano” porque se aparta
del mundo para contemplar a Dios, y
se aleja asi de una fuente segura de
tentaciones.

Aunque ordinariamente el punto de
quiebre de esta postura se fija en la
Reforma Protestante, distintas voces
ofrecen otras alternativas. Para Hans
Baron, por ejemplo, el humanismo
florentino del s. XIV[15]reivindica la
vita activa y el rol civil de los laicos,
asi como el valor de las posesiones
materiales[16]. A esto se une también
el desarrollo de los gremios en la
Edad Media[17], que son signo de un
cambio de mentalidad importante: el
trabajo ha dejado de identificarse
con la actividad del esclavo y los
oficios son ejercidos por hombres y
mujeres libres con gran influencia en
la cultura, en el arte y en la
economia.



De todas formas a partir del s. XVI, es
la Reforma Protestante la que se
erige en la paladina de la vita activa
(despreciando la contemplativa o
religiosa) y se apropia —nos guste o
no- de un concepto que estara
vigente hasta nuestros dias: la Work
Ethic o ética del trabajo. La obra de
Max Weber sobre los origenes
protestantes del capitalismo,
resultara de catalizador para
difundirla en el siglo XX, abriendo un
debate de gran interés: gracias a la
riqueza semantica del término Beruf,
Lutero y Calvino hablardn de una
llamada divina a través del trabajo.
Calvino incluso acentuara la
relevancia del éxito en el trabajo y
con €l de las riquezas, para lo cual se
necesitaran hombres de acero, con
virtudes como la sobriedad, la
laboriosidad, la honestidad, propias
de la Work Ethic.

Por su parte, Adam Smith, al
promover el self-interest como motor



del trabajo y de la economia e
introducir el concepto de “mano
invisible”, va mas alla de unas tesis
simplemente econdmicas. En
realidad, con ella expresara una nota
antropoldgica quiza no del todo
explicita en el luteranismo pero
clertamente presente: el
individualismo propio de quienes no
necesitan de los demas ni para vivir
su fe ni para interpretar las
escrituras. La negacion luterana del
sacerdocio ministerial y de la
mediacion de la Iglesia bien puede
estar en el origen.

Max Weber calificard duramente
todo este proceso: “el manto sutil de
las riquezas se convirtio en férreo
estuche”[18], ya que después de este
primer ascetismo de la Work Ethic,
las riquezas dieron lugar a un
bienestar que hizo de la busqueda
del placer la forma de vida principal.
Las raices religiosas “se secaron” y se
extendieron por Occidente a partir



de la segunda mitad del s. XX, como
un nuevo paganismo, que se
diferencia del anterior, entre otras
notas, en su rechazo de la fe
cristiana. El proceso de
secularizacion con clara cadencia
atea, es decir, absoluto y materialista,
va acompafiado de un desprecio de
la contemplacion y de la virtud.
Vivimos, con expresion de Joseph
Pieper, en “un mundo totalitario del
trabajo” [19], en una civilizacion
laborocéntrica. Dominique Méda lo
sintetiza asi: “el capitalismo ha
aceptado en proporciones sin
precedentes la valorizacion del
mundo, pero reduciendo el
humanismo”[20] y Alejandro Llano
nos da la clave para entender esta
posicién como un laboralismo
aristocratico: “no importa el hombre
del trabajo sino el trabajo del
hombre”[21]. Solo seran valorizadas
aquellas profesiones que brinden
honor, dinero, influencia. Se
depreciardn como irracionales e



inhumanas todas las que aparten de
estos fines[22].

Como conclusion, queda fuera de
dudas que el protagonismo del
trabajo irrumpe en la historia con
visos de absolutismo. Es verdad que
el derecho al trabajo llega a ser uno
de los grandes logros del s. XX,
incluido en la Declaracion de los
Derechos Humanos, pero como toda
idea revolucionaria, debera cribarse
y sufrir dimensionamientos: de ser
signo de no humanidad, el
capitalismo y el marxismo lo
convertirdn en la nota principal de la
condicion humana y asi -
curiosamente— compartirdn el mismo
principio: economizaran el trabajo vy,
en el fondo, acabaran por
deshumanizar al trabajador.

Estas coordenadas culturales que se
terminan de consolidar entre los ss.
XIX y XX, es decir, al final del

segundo milenio, exigen sin lugar a



dudas una profundizacion en la
antropologia del trabajo que lo
reconozca, al menos, con dos notas
principales: admitir que se trata de
una realidad humana y positiva. Esta
tarea que quiza esta todavia
pendiente para la filosofia, no lo esta
para la teologia gracias precisamente
a lo que supuso el Concilio Vaticano
II y, mas en concreto, a lo que éste
recoge sobre el papel de los fieles
laicos. Afios antes, San Josemaria
Escriva es inspirado por Dios en 1928
para fundar precisamente un camino
de santidad que significo —si se me
permite la expresion militar- una
auténtica revolucion para las filas
evangelizadoras de la Iglesia. O, para
seguir con la feliz metafora del
Cardenal Ratzinger, el mensaje de
Escriva hizo posible que miles de
cristianos se despertaran de un
suefio perjudicial[23] y se
empefiaran precisamente en
descubrir que Dios cuenta con ellos -
con los cristianos corrientes— para



llevar a cabo una gran mision. Con
palabras del futuro Beato, los
seglares entienden su
responsabilidad apostdlica “como un
mandato divino —dinamismo de la
gracia sacramental-, porque el
mismo Cristo ha confiado a los
bautizados el deber y el derecho de
dedicarse al apostolado, sobre todo y
primariamente, en y a través de las
mismas circunstancias y estructuras
seculares —no eclesiasticas—, en las
que se desarrolla su vida cotidiana y
ordinaria de ciudadanos y cristianos
corrientes”[24].

El caracter precursor del mensaje del
Opus Dei queda fuera de dudas, pero
—en lo que se refiere a este apartado
de nuestra exposicion- la superacion
del cristianismo aristocratico ve
también la luz. Por su parte, el
laborismo aristocratico seguira su
vigencia, pero el mensaje del Opus
Dei facilitara una reflexion desde la
teologia que afronte sus principales



grietas. A continuacion desglosaré
aun mas estas ideas.

La aportacion mas especifica de
Alvaro del Portillo a la Nueva
Evangelizacion

Recordemos las dos preguntas: ¢por
qué es nueva la Evangelizacion?
¢Como recoge Alvaro del Portillo el
encargo de la Nueva Evangelizacion
de Juan Pablo II? El caracter de
novedad ha sido explicado por
diversos autores de modos distintos.
En el caso de del Portillo
encontramos la siguiente afirmacion:
“La novedad habra de residir en las
nuevas energias espirituales y
apostolicas puestas en juego por
todos los fieles, pues todos somos
participes y responsables de la
mision de la Iglesia[25]. Esta
novedad se concreta por tanto en las
siguientes tesis:

1.El protagonismo real de los laicos:
los evangelizadores no seran ya ni



exclusiva ni principalmente
miembros de drdenes religiosas o
sacerdotes, aunque la presencia y la
importancia de éstos no desaparezca.
Lo que si desaparece es lo que he
llamado el cristianismo aristocratico,
porque sobre todo a partir del
Vaticano II se difunde la llamada
universal a la santidad: todos los
hombres y mujeres estan llamados
por Dios a ser santos, y la gran
mayoria encontrara su vocacion sin
necesidad de apartarse del mundo
sino mads bien convirtiéndolo en
lugar para esa santificacion. El
protagonismo de los laicos en la
tarea evangelizadora tiene su
fundamento en la vocacion
bautismal: todos —sacerdotes, laicos y
religiosos— estamos llamados a
llevarla a cabo. Alvaro del Portillo
desarrollara estas ideas con especial
agudeza: igualdad en la fe (todos
somos fieles) y diferenciacion en la
funcion (los laicos tienen una mision
propia).



2.¢Qué implica que la
responsabilidad de la Nueva
Evangelizacion recaiga
principalmente en los laicos? La
respuesta debe explicitar la nota mas
especifica de la condicion laical, a
saber, la secularidad. Esta no ha de
confundirse con la “laicidad”, es
decir, no ha de entenderse como una
dimension que excluye la dimension
religiosa y niega toda relacion con
ella. La secularidad, por el contrario,
significa una vision que afirma el
valor y la consistencia de las
realidades temporales, creadas por
Dios y configuradas por el ser
humano principalmente a través de
su trabajo, asi como la apertura del
mundo a la trascendencia[26].

Por esto, cuando Juan Pablo I habla
de una evangelizacion nueva por ser
una “nueva época, en las nuevas
condiciones de vida”, Alvaro del
Portillo ve que esta novedad coincide
con el carisma de la instituciéon a la



que dedica toda su vida: “Por querer
divino, el espiritu del Opus Dei posee
un atractivo especial para los
hombres y mujeres que —como los de
nuestra época- se sienten
plenamente inmersos en el mundo
laboral, politico, social, etc., que es
nuestro mundo”[27].

3.Dentro de este nuevo modo
claramente laical que se afiade a los
otros caminos de la evangelizacion
en la Iglesia, destacaré tres aspectos
especialmente relevantes, que don
Alvaro sefiala:

a)El primero tiene que ver con el
conocido texto de Juan Pablo I, en su
Discurso al Simposio del Consejo de
la Conferencia Episcopal de Europa:
“Se necesitan heraldos del Evangelio
expertos en humanidad, que
conozcan a fondo el corazon del
hombre de hoy, participen de sus
g0z0Ss y esperanzas, de sus angustias
y tristezas, y al mismo tiempo sean



contemplativos, enamorados de
Dios”[28]. Esta capacidad de entrar
en contacto con el hombre de hoy no
se reduce a una simple “empatia”,
por mas excelente que ésta sea: es
algo mucho mas comprometido. “Se
necesitan —concluye el Papa— nuevos
santos. Los grandes evangelizadores
de Europa han sido los santos”. Y es
precisamente esta urgencia de
santidad la que don Alvaro pone en
relacion -y no podria se de otro
modo- con un punto de Camino: “Un
secreto. —Un secreto, a voces: estas
crisis mundiales son crisis de santos.
—Dios quiere un pufiado de hombres
"suyos" en cada actividad humana. —
Después... "pax Christi in regno
Christi" —la paz de Cristo en el reino
de Cristo”[29]. En definitiva, el laico
esta llamado a realizar una honda
labor apostodlica basada en la vida
interior pero también en la amistad
humana para llegar al fondo de sus
iguales y acercarlos a la fe.



b)El segundo punto es condicion del
anterior: esta tarea evangelizadora
que el laico tiene por delante y que
se identifica con su lucha por ser
santo, solo se puede llevar a cabo (y
en este caso, la condicion es esencial)
si cuenta con “ministros que
dispensen generosamente —con
hambre de santidad propia y ajena—
la palabra de Dios y los sacramentos,
hombres formados por la Iglesia, que
sienten siempre con la Iglesia, para
ser, al ciento por ciento, sacerdotes a
la medida de la donacion de
Cristo”[30]. Don Alvaro dedica en
1990 una extensa conferencia a este
tema, que guarda también una clara
continuidad con sus escritos sobre el
sacerdocio a raiz del Concilio.

c)Por ultimo, la Nueva
Evangelizacion serd aun mas eficaz si
los que evangelizan se encuentran
suficientemente pertrechados de
doctrina para conocer a fondo la fey
adquirir una sdlida unidad de vida.



En este punto, la coincidencia de las
palabras del Papa Juan Pablo II con
el mensaje de San Josemaria es
asombrosa: «corresponde testificar
como la fe cristiana (...) constituye la
unica respuesta plenamente valida a
los problemas y expectativas que la
vida plantea a cada hombre y a cada
sociedad. Esto sera posible —
continua el Papa— si los fieles laicos
saben superar en ellos mismos la
fractura entre el Evangelio y la vida,
recomponiendo en su vida familiar
cotidiana, en el trabajo y en la
sociedad, esa unidad de vida que en
el Evangelio encuentra inspiracion y
fuerza para realizarse en
plenitud»[31] De ahi la inmensa
alegria de don Alvaro a raiz de la
publicacion del Catecismo de la
Iglesia Catdlica, en 1992, y su deseo
ardiente de que se multiplicasen
primero en Francia (recordemos que
salio en francés) y luego en el mundo
entero grupos de estudio alrededor



de este instrumento magnifico para
preservar y difundir la fe[32].

¢Cémo recoge Alvaro del Portillo
la llamada del Santo Padre?

En primer lugar, don Alvaro
circunscribe el esfuerzo de la Nueva
Evangelizacion a los paises de
Europa Occidental, como se solia
distinguir a la Europa libre del
dominio comunista -la “Vieja
Europa”-y afade a este lugar
geografico dos naciones mas: Estados
Unidos y Canada. Sobre todo en el
caso de Europa, se trata de paises
“que tanto han servido a la causa de
la fe, durante tantos siglos (...), y que
ahora se encuentran en una
situacion tan dificil, (y) necesitan
volver a sus raices cristianas”[33]. Su
preocupacion nace de su atento
seguimiento de distintos discursos y
documentos del S. Padre, pero
también de las audiencias que le
concedia[34].



Aunque el hito principal de esta
actuacion ciertamente se encuentra
en la Carta que escribe a todos los
fieles de la Obra el 25 de diciembre
de 1985, se puede afirmar que su
preocupacion empieza al menos tres
afos antes: exactamente en las
navidades de 1982, cuando don
Alvaro escribe a sus hijos de todo el
mundo pidiendo oraciones por “la
labor en las frias regiones del norte
de Europa”[35]. En efecto, como se
recoge en una de sus biografias, en
diciembre de ese afio, don Alvaro
habia manifestado al Santo Padre los
planes del Opus Dei para empezar a
trabajar en China, pero la respuesta
del Papa —su preocupacion por la
situacion de las naciones
escandinavas- es entendida
inmediatamente como un imperativo
para cambiar el rumbo de la
expansion apostdlica. De la lectura
de la Carta se intuye que don Alvaro
parece revivir con ese pedido la
peticion que San Josemaria recibio



de la Santa Sede para una mision
también evangelizadora: la
aceptacion de la Prelatura nullius de
Yauyos en Peru. Al final de la vida de
don Alvaro, ocurrird algo muy
semejante con la peticion del Papa
para comenzar la labor en Kazajstan.

Una vez delimitado geograficamente
el destino de estos nuevos esfuerzos
y de involucrar a todo el Opus Deiy
también a muchos Cooperadores y
amigos por medio de la Carta que
escribe (publicada en Romana
inmediatamente: no existia aun
internet), don Alvaro convoca en los
primeros meses de 1986 sendas
reuniones de trabajo para los
Vicarios Regionales y otros directores
de la Obra, con el fin de dedicar sus
mejores esfuerzos a determinar
lineas de accion para varones y
mujeres. Coincidiendo con unos dias
insolitos de nieve en Roma, estas
convivencias tienen lugar en medio
de un ambiente lleno de esperanzay



de fe. En 1986 se organizaron otras
dos reuniones de trabajo, semejantes
a las anteriores, a las que asistio el
futuro Beato, para emplazar a los
miembros de la Obra en Espafia[36]
en esta tarea tan importante.

En el afio 1987 y a raiz de una Carta
escrita a todos los fieles de la
Prelatura para preparar el 70°
aniversario del Opus Dei, don Alvaro
volvera sobre el tema e impulsara asi
a todos a rezar y ayudar en este
apostolado urgente. Estos escritos no
seran el unico medio. Don Alvaro
viajarad también con mas frecuencia
a estos paises para seguir de cerca su
trabajo y animarlos a superar
dificultades.

Mas adelante, con ocasion del V
Centenario del descubrimiento de
América y también de la caida del
muro en Berlin se referird también al
tema de la evangelizacion tanto en
los paises latinoamericanos como en



los que se encontraban detras del
teldon de acero, pero la connotacion
principal de su empefio por la nueva
evangelizacion se centrara en la asi
llamada Europa Occidental, en
Estados Unidos y en Canada, por la
situacion de gran bienestar
economico, liberalismo moral y
secularismo ateo y por tratarse de
paises con hondas raices cristianas.
Esto se ve de modo claro en la ya
citada conferencia de 1990: “Estamos
asistiendo en los ultimos meses a
grandes transformaciones en
amplias zonas del mundo, sobre todo
en el Viejo Continente, que parecen
anunciar una nueva era de libertad,
de responsabilidad, de solidaridad,
de espiritualidad, para millones de
personas. No podemos olvidar, sin
embargo, y hay que decirlo con
dolor, que existen también en
nuestra sociedad occidental, amplios
ambitos cerrados y hostiles a la Cruz
salvadora (cfr. Fil 3, 18), ojos que
rehusan admirar la belleza de Dios



reflejada en la faz de Cristo (cfr. 2
Cor. 4, 6)[37].

¢Qué iniciativas se ponen en
marcha?

En la Carta 25.XI1.85, don Alvaro
anima a “individuar aspectos
positivos de la sociedad:
anticonformismo, sed de
espiritualidad, preocupacion por los
paises menos desarrollados,
aspiracion a la pazyala
unidad”[38]. En esta linea cabe
destacar una iniciativa, iniciada por
universitarias de Canada, que se
trasladan a paises menos
desarrollados como Peru y Kenya
para llevar a cabo “promociones
rurales”, es decir, actividades para
ayudar al desarrollo humano de
poblaciones extremamente pobres,
donde miembros del Opus Dei
trabajan en obras de apostolado
corporativo. En este caso, la
evangelizacion presenta unas notas



unicas, ya que, por decirlo de algun
modo, los evangelizadores no se
mueven sino mas bien reciben a los
evangelizados y evangelizan con su
ejemplo de vida: piedad popular,
cultura cristiana, fe y alegria en
medio de las dificultades, etc. Los
evangelizados son los que van a
ayudar materialmente, pero en la
confrontacion con la pobreza y el
sufrimiento, son apelados por los
testimonios que encuentran y que les
acercan a Dios. Viajes como éstos
empiezan a multiplicarse por toda le
geografia mundial, mucho antes de
que aparezca la palabra
globalizacion o que las ONG
proliferaran como tales. Aunque
Peru va a ser la meta mas visitada
por muchos otros paises (por ej.,
Italia, Gran Bretafia, Espafia,
Alemania, Suiza, Austria, Bélgica,
Holanda, Suecia e incluso Japon),
también de estas naciones viajaran a
Guatemala, Paraguay, Republica
Dominicana, Costa de Marfil, Nigeria,



Filipinas, etc. Don Alvaro seguira
todas estas iniciativas con especial
atencion y hablara en Estados Unidos
de empezar también con
“promociones urbanas” en los
suburbios pobres de las metropolis,
tal y como se comienza a llevar a
cabo en las grandes ciudades
americanas de New York, Chicago,
Los Angeles, y en otras de Europa:
por ejemplo, en Londres o Barcelona.

A este apostolado entre gente joven,
se suman otras muchas iniciativas:
por ejemplo, la promocion de
residencias universitarias en las
principales capitales europeas,
cuando las “sefiales” de la sociedad
indicaban el poco interés por vivir en
estos centros. Tal es el caso de las
residencias para mujeres de Paris —
Les Ecoles—, de Madrid —-Somosierra—,
después de unos afios de
interrupcion en los afios 70[39] y que
se abren de nuevo; o la ampliacion



de la residencia en Londres Ashwell
House y en Manchester Coniston.

Especial seguimiento realizé don
Alvaro de la labor en los paises
escandinavos. Ahi, ademas de
impulsar la puesta en marcha de
residencias universitarias para
mujeres y varones en Estocolmo,
animo a mujeres de la Obra a que
colaborasen en un colegio catdlico de
Helsinki, a peticion del Obispo de la
ciudad. Dos norteamericanas
profesoras procedentes de Estados
Unidos -Biruta Meirans, letona, y
Anne Marie Klein- asumieron el reto
y se trasladaron a Finlandia en 1988.
En los ultimos diez afios de vida, don
Alvaro realiz6 ochos viajes a esos
paises y pudo conocer de cerca el
trabajo realizado, e incluso viajar
desde Helsinki a Tallinn (Estonia),
recién abierta al Occidente, para ver
mas posibilidades de evangelizacion.



Otro gran capitulo es el relacionado
con la familia, punto neurdlgico para
la recristianizacion de toda sociedad
y especialmente atacado en las leyes.
En este tema, la accién de don Alvaro
si fue precursora, ya que -mucho
antes de las Jornadas Mundiales para
la Familia—, alento Congresos
convocados para estudiar distintos
aspectos de esta realidad, que se
realizaron en Roma. En efecto, en
diciembre de 1978, matrimonios de
alrededor de 20 paises fundaron la
International Family Foundation
(IFF) que comenzo a trabajar
firmemente en distintos frentes:
entre otros, la asi llamada
orientacion familiar para que
muchos padres adquirieran el know
how de la educacion de los hijos. Hoy
en dia, la IFF se ha transformado en
la IFFD (International Federation for
Family Development) y es miembro
con Estatus Consultivo General ante
el Comité Economico y Social de
Naciones Unidas[40]. Se encuentran



relatos sobre el primero de los
Congresos en 1979 en Roma y de la
acogida que les dio don Alvaro en
todo momento. También destacan los
Institutos de la Familia que empiezan
a nacer en diversas universidades
donde trabajan miembros del Opus
Dei y otros profesionales, dedicados a
una investigacion de corte
académico, de extrema importancia
para influir en la cultura. Aunque no
se trata de iniciativas circunscritas a
Europa, si se puede decir que fueron
promovidas de modo especial en
paises europeos.

Una iniciativa sumamente original
impulsada directamente por don
Alvaro en la que me detengo por
distintos motivos, también por haber
sido testigo directo de sus inicios, es
el Congreso Internacional Incontro
Romano, que vio la luz por primera
vez en la Semana Santa de 1991. En
1990 don Alvaro animoé a un grupo
de profesionales del hogar de Roma,



concretamente del Associazione
Centro ELIS, a promover espacios de
reflexion sobre todas aquellas tareas
que contribuyen directamente a
reforzar la institucion familiar. El
debate sobre el cuidado de la
persona, de su dimension corporal y
espiritual, llevado a cabo en el hogar,
desde el nacimiento hasta la muerte,
contribuye de un modo indirecto
pero extremamente eficaz a devolver
protagonismo a la familia:
protagonismo como escuela de
humanidad y de solidaridad,
protagonismo como célula principal
de la sociedad, protagonismo como
lugar donde se aprende a cuidar al
otro... Ademads, sin que hubiese un
explicito conocimiento, se abrian
coincidencias interesantes con un
movimiento feminista —la Care
Ethics[41]- que iniciaba un largo
recorrido para proponer una
antropologia que superase los
planteamientos de la autonomia
racionalista kantiana asi como del



solipsismo en el que estaba cayendo
la sociedad capitalista. Quiza lo que,
desde mi perspectiva, resulta de
mayor interés es que hablar del valor
social y humanizador de los trabajos
del hogar, de su capacidad para ser
entendidos como profesion, etc., es
atacar en su raiz precisamente lo que
he llamado “laborismo aristocratico”.
Pienso que traer a colacion aqui unas
palabras de San Josemaria, palabras
que también fueron parte de la
predicacion de don Alvaro, pueden
corroborar lo que afirmo: “Es hora
de que los cristianos digamos muy
alto que el trabajo es un don de Dios,
y que no tiene ningun sentido dividir
a los hombres en diversas categorias
segun los tipos de trabajo,
considerando unas tareas mas nobles
que otras. El trabajo, todo trabajo, es
testimonio de la dignidad del
hombre, de su dominio sobre la
creacion”[42].



Especial atencion merecio el impulso
de iniciativas de investigacion de alto
nivel que incidieran en la cultura y
en la ciencia. Una es, sin lugar a
dudas, el Campus Biomedico en
Roma. Otra no menos importante fue
la puesta en marcha por la
Universidad de Navarra del CIMA o
Centro de Investigacion Médica
Aplicada, que presentaba grandes
dificultades especialmente de tipo
economico y de personal[43]. Pero
don Alvaro no sélo alenté este Centro
sino que siempre se refirio a la
necesidad de crear otro semejante
especializado en temas humanisticos.
Afios después, este deseo suyo se hizo
realidad en el Centro de
Investigaciones en Ciencias Humanas
y Sociales de la misma universidad.

Una ultima referencia debe hacerse a
la labor apostolica del Opus Dei en
los paises detras del teldon de acero.
Cuando el 12 de setiembre de 1989 se
instalé en Polonia el primer gobierno



no comunista después de la II Guerra
Mundial, don Alvaro vio
inmediatamente abierta la
posibilidad de empezar la labor
estable del Opus Deiyel 2 de
noviembre viajaron a ese pais dos
sacerdotes. Pocos afios antes,
centenares de estudiantes europeos
habian iniciado los asi llamados
“campos de trabajo” para construir
iglesias en Polonia, impulsados
también por don Alvaro, que veia en
esto un modo de llegar a esos
pueblos cuando aun estaban bajo el
dominio soviético[44]. Se trataba de
una iniciativa semejante a las
promociones rurales realizadas por
Canada, solo que en este caso el
ejemplo lo daban catdlicos que
vivian su fe en un régimen hostil a la
religion. Personalmente, tengo
asociada esta época tan singular de
la politica europea a una idea
frecuentemente repetida por don
Alvaro: Europa ahora ya respira con
dos pulmones. Es mas, don Alvaro



con ocasion de la I Asamblea Especial
para Europa de 1991, que reunia por
primera vez a muchos obispos de
paises excomunistas, comentaba
agradecido y admirado la heroicidad
de muchos de ellos que habian
padecido en vida martirio por
defender su fe. La Evangelizacion de
los paises de Europa Occidental se
veia beneficiada por estos
testimonios y también por la caida de
una ideologia de raices anti-
cristianas que influia en no pocos
ambitos culturales.

Conclusion

Es evidente que la Nueva
Evangelizacion constituye hoy en dia
un reto tal para la Iglesia Catdlica,
que ha llevado a que los ultimos
Romanos Pontifices dediquen
muchas fuerzas y recientemente un
largo y exigente documento - la Ex.
Ap. Evangelium Gaudii- para que sea
realidad. Los desafios que en este



escrito se proponen reflejan acciones
que de algan modo estan ya
presentes en las iniciativas de Alvaro
del Portillo, cuando recoge el primer
llamado a esta tarea del Papa Juan
Pablo II.

Francisco habla por ejemplo del
papel de los laicos, de su espiritu
misionero recibido en el bautismo y
del desafio que supone su formacion
(EG 102, 120). Don Alvaro es
consciente de que la nueva
evangelizacion exige “heraldos del
evangelio”, bien formados, que
puedan devolver los valores
cristianos al mundo social, politico y
economico, sin limitarse a tareas
intraeclesiales, que pueden reflejar
cierto clericalismo.

Francisco menciona la imperiosa
necesidad de evangelizar la cultura
para inculturar el Evangelio. En esta
linea, afirma “las expresiones de
piedad popular tienen mucho que



ensefiarnos y, para quien sabe
leerlas, son un lugar teoldgico al que
debemos prestar atencion,
particularmente a la hora de pensar
la nueva evangelizacion” (EG 126).
Las actividades promovidas para
ayudar a pueblos con necesidades
materiales pero con una gran fe, que
don Alvaro impulsé desde inicios de
los afios 80, han tenido como
finalidad precisamente poner en
contacto a gente joven de escasa
formacion cristiana pero nivel
econdmico alto con gente llena de
esperanza y de sencilla piedad. Las
conversiones a raiz de estos trabajos
nos han sido pocas y vale la pena
darles continuidad precisamente por
su valor evangelizador.

Francisco reclama una atencion
mayor a los necesitados siempre
pero mas aun ahora que vivimos una
cultura del bienestar que “nos
anestesia” (EG 54) y el peligro del
individualismo es grande (EG 113).



La preocupacién de don Alvaro
coincide con ésta del Papa y ve este
peligro mas localizado en los paises
de la asi llamada Europa Occidental,
Estados Unidos y Canada. El tiempo
haria mas acuciante esta situacion ya
que la brecha de diferencia
econdmica entre lo que se empezo a
denominar el Norte y el Sur se abrio
mas y mas. Ahi se dirigieron sus
esfuerzos para poner en marcha la
Nueva Evangelizacion, sin olvidar la
labor apostdlica en todo el mundo.

Las coincidencias podrian continuar,
pero me detengo para poder
concluir.

Sien la accidon evangelizadora hay
que atender a los evangelizadoresy a
los evangelizados, asi como al
contenido de la evangelizacion,
entonces, la novedad que aporta
Alvaro del Portillo a esta
evangelizacion, se refleja en la clara
conciencia de la mision del Opus Dei



como institucion de la Iglesia que
aporta evangelizadores “expertos en
humanidad” para llevarla a cabo. Su
vision no es excluyente. Es
profundamente eclesiologica y su
contribucion, fiel al mensaje de S.
Josemaria y a finales del II milenio,
devuelve a la Iglesia la toma de
conciencia de la identidad y de la
mision del laico: se cierra el circulo
abierto por San Pablo: “ya no habra
libre ni esclavo, griego ni
barbaro...” (Col 3, 11). El laico entra a
formar parte de modo pleno de la
mision de la Iglesia. Es el fin del
cristianismo aristocratico que
permite el comienzo de la Nueva
Evangelizacion.

- Conferencia pronunciada por Maria
Pia Chirinos en el Congreso con
motivo del Centenario de Alvaro del
Portillo, en la Universidad Pontificia
de la Santa Cruz (12-14 de marzo de
2014).


https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/

- ESC - Edizioni Santa Croce.

[1] Ex. Ap. Evangelii nuntiandi, AAS
58 (1976) 5-76, n. 2

[2]En la Misa en el Santuario de la S.
Cruz, Mogila (9 de junio de 1979), 1:
AAS 71 (1979), 865.

[3]30 diciembre 1988, AAS 81 (1989),
pp. 393-521.

[4]Carta Ap. Tertio millennio
adveniente, AAS 87 (1995) 5-41y
Carta Ap. Novo millennio ineunte,
AAS 93 (2001) 303-304.

[5]Rialp, Madrid, 1982, 22 ed. 12
edicion de 1947.

[6] Fieles y laicos en la Iglesia, Eunsa,
Pamplona, 1991, 32 ed. Cfr. también J.
MEDINA BAYO, Alvaro del Portillo,
Rialp, Madrid, 2013, donde en nota a
pie de pagina se sefiala que se trata
de la traduccion al castellano de su


https://www.edizionisantacroce.it/

voto sobre los laicos en el Concilio:
cfr. nota 810.

[7]Eunsa, Pamplona, 3% ed., 1991. 1*
edicion de 1969.

[8]Cfr.A. DEL PORTILLO,
Descubrimientos y exploraciones de
las costas de California, op. cit., p.
190.

[9]Cfr. ibidem, pp. 196 ss.
[10]Cfr. ibidem,p. 312.

[11]JAdemas de los mencionados por
del Portillo, un caso emblematico es
el de Antonio Ruiz de Montoya,
jesuita limefio, que realiza la
evangelizacion de los pueblos
guaranies y recuerda de algun modo
la evangelizacion de otro jesuita en
Oriente: Matteo Riccl.

[12] En una conferencia sobre el V
centenario del descubrimiento de
América, don Alvaro se refiere



expresamente a la participacion de
laicos en la evangelizacion: cfr. “La
evangelizacion de un continente”, en
Evangelizacion y Teologia en
Ameérica (siglo XVII). X Simposio
internacional de Teologia de la
Universidad de Navarra, Eunsa,
Pamplona, vol. I, pp. 39-43.
Permitaseme afiadir aqui un hecho
referido al Virreinato del Peru, que
amplia estas consideraciones, por lo
demas, muy conocidas. Cuando en
1578, 1a sede del arzobispado de
Lima queda vacante, Felipe II
propone al Papa Gregorio XIII a
Toribio de Mogrovejo para cubrirla.
Lo curioso del caso es que en ese
entonces Toribio ni siquiera era
sacerdote: habia sido profesor de
Leyes en Coimbra y Salamanca y se
encontraba en Granada. En marzo de
1579, recibio dispensa papal para la
recepcion de las diversas ordenes
menores, fue ordenado en Granaday
poco después, recibio la
consagracion episcopal en Sevilla.



Finalmente, en septiembre de 1580,
embarco con destino a su sede
episcopal, entrando por Paita, puerto
de Piura, y dirigiéndose por tierra a
Lima. Es acompaifiado por su
hermana Grimanesa de Mogrovejo y
el esposo de ésta, Francisco
Quifiones, que llega a ser alcalde de
Lima. Es muy conocida la profunda y
extensa labor evangelizadora del que
ahora es patrono del episcopado
latinoamericano, cuya condicion
previa fue dejar el estado laical por
el clerical, pero que —ademas de la
accion de la gracia en esa alma
santa— tuvo como presupuesto
privilegiado la gran preparacion
humana de Mogrovejo. Los datos lo
he obtenido en
www.iglesiacatolica.org.pe y
www.arzobispadodelima.org.pe.

[13] En el Motu proprio Sanctitas
clarior de Pablo VI se lee que la
llamada universal a la santidad
“puede ser considerada el elemento


https://www.iglesiacatolica.org.pe
https://www.arzobispadodelima.org.pe.

mas caracteristico de todo el
Magisterio conciliar y, por asi decir,
su fin ultimo”, AAS 59(1969), pp.
149-153; cfr. también CONCILIO
VATICANO II, Apostolicam
actuositatem, n. 3: AAS 58 (1966)
837-864; y Decr. Ad gentes: n. 15: AAS
58 (1966) pp. 947-990.

[14]Kid. 33a, citado por L.I.
RABINOWITZ, “Labor in the
Talmud”, en Encyclopaedia Judaica,
Ed. Michael Berenbaum - Fred
Skolnik, vol. 12, 22 ed. Macmillan,
Detroit, 2007, 408-411.

[15]In Search of Florentine Civic
Humanism, Princeton University
Press, Princeton, 1988.

[16]Cfr. también A. LLANO, El diablo
es conservador, Ariel, Madrid, 1999,
43 ss.

[17]Cfr. R. SENNETT, The Craftsman,
Penguin Books, London, 2008.



[18]M. WEBER, La ética protestante y
el espiritu del capitalismo, Ed. Reus,
Madrid, 1989, p. 282.

[19]El ocio y la vida intelectual, Rialp,
Madrid, 1962, p. 12.

[20]Societa senza lavoro. Per una
filosofia dell'occupazione, Feltrinelli,
Milano, 1997, p. 207.

[21]Humanismo civico, Ariel, Madrid,
1999, p. 131.

[22]Es la tesis principal de la obra de
R. Sennett, The Culture of the New
Capitalism, Yale University Press,
New Heaven & London, 2006.

[23]Cfr. ]. RATZINGER, Homilia
pronunciada el 19.V.1992, con
ocasion de la Beatificacion de
Josemaria Escriva, en
www.es.joemariaescriva.info.

[24] Una vida para Dios: reflexiones
en torno a la figura de Monsefior


https://www.es.joemariaescriva.info.

Josemaria Escriva de Balaguer:
discursos, homilias y otros escritos,
Madrid, Rialp, 1992, p. 75.

[25] Cfr., por ejemplo, A. DEL
PORTILLO, Escritos sobre el
sacerdocio, Palabra, Madrid 1970, pp.
41-44; Fieles y laicos en la Iglesia, op.
cit., pp. 33-45.

[26] Cfr. A M. GONZALEZ,
“Secularidad”, en Diccionario de San
Josemaria Escriva de Balaguer, Ed.
Monte Carmelo-Instituto Historico
San Josemaria Escriva de Balaguer,
Burgos, 2014.

[27]“Lettera pastorale sulla nuova
evangelizzazione dell’Europa, degli
Stati Uniti e del Canada” (25-
XII-1985), en Romana 2 (1986) 3, 7.

[28]JUAN PABLO II, Discurso al
Simposio de Obispos Europeos, 11-
X-1985, n. 13. Insegnamenti, VIII, 2,
1985, pp. 918 y 919.



[29] Camino, Rialp, Madrid, 2002,
301. Esta relacion que lleva a cabo
don Alvaro est4 recogida en la
presentacion que escribe para el
volumen editado por la Universidad
de Navarra titulado Josemaria
Escriva de Balaguer y la universidad,
EUNSA, 1993, p. 38.

[30] A. DEL PORTILLO, “Sacerdotes
para una nueva evangelizacion”, en
La formacion de los sacerdotes en las
circunstancias actuales. XI Simposio
Internacional de Teologia de la
Universidad de Navarra, Eunsa,
Pamplona 1990, p. 985.

[31] Christifideles laici, n. 34.

[32] Asi queda reflejado en una carta
que escribe al mes siguiente de su
publicacion: cfr. Del Portillo, Cartas,
vol. 3, p. 568. En Romana, 16 (1993),
pp- 87-93 se mencionan algunas de
las actividades organizadas bajo su
impulso para dar a conocer .



[33]Cfr. “Lettera pastorale sulla
nuova evangelizzazione dell’Europa,
degli Stati Uniti e del Canada” (25-
XII-1985), op. cit., 2.

[34]Ibidem.

[35]Cartas, vol. 1, n. 65, citado en J.
MEDINA BAYO, Alvaro del Portillo,
Rialp, Madrid, 2013, p. 557.

[36]Cfr. J. MEDINA BAYO, Alvaro del
Portillo, op. cit., p. 560.

[37]“Sacerdotes para una nueva
evangelizacion”, op. cit., p. 982.

[38]“Lettera pastorale sulla nuova
evangelizzazione dell’Europa, degli
Stati Uniti e del Canada” (25-
XII-1985), op. cit., n. 8.

[39]Solo aclarar que las anteriores
residencias universitarias en Paris y
en Madrid, es decir, las que dejaron
de funcionar, tuvieron nombres



distintos: en Paris, se llamo Rouvray
y en Madrid, Alcor.

[40]Cfr. la pagina web de este
organismo: www.iffd.org.

[41]Entre las obras principales se
encuentran: C. GILLIGAN, In A
Different Voice, Harvard University
Press, Cambridge, 1982; E. KITTAY,
Love’s Labor: Essays on Women,
Equality and Dependency, Routledge,
New York, 1999; V. HELD, The Ethics
of Care, Oxford University Press,
Oxford, 2005; M. SLOTE, The Ethics of
Care and Empathy. Routledge,
Londres y New York, 2007. También
se pueden ver referencias a esta
tematica en M.P. CHIRINOS, “La
revolucion del cuidado: Una
propuesta para el desarrollo
sostenible”, en Sostenibilidad,
cuidado y vida cotidiana. Una
aproximacion desde Latinoamérica,
ed. S. Idrovo, M. Herndez, M.R.


https://www.iffd.org.

Gonzalez, Fundacion Universidad de
la Sabana, Bogota, 2012, pp. 167-186.

[42]Es Cristo que pasa, Rialp, Madrid,
2002, 47.

[43]Cfr. ]. MEDINA, Alvaro del
Portillo, op. cit., p. 566.

[44]Cfr. ibidem, cita 41.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/mons-alvaro-
del-portillo-y-la-nueva-evangelizacion/
(08/02/2026)


https://opusdei.org/es-py/article/mons-alvaro-del-portillo-y-la-nueva-evangelizacion/
https://opusdei.org/es-py/article/mons-alvaro-del-portillo-y-la-nueva-evangelizacion/
https://opusdei.org/es-py/article/mons-alvaro-del-portillo-y-la-nueva-evangelizacion/

	Mons. Álvaro del Portillo y la nueva evangelización

