
opusdei.org

Jugar para vivir: ocio
y tiempo libre (1)

Jugar es necesario para
disfrutar de la vida. Se aprende
además a ganar y perder, a usar
la imaginación, a estar con los
demás... e incluso a tratar a
Dios. Texto editorial sobre el
juego.

13/02/2012

Hoy, en muchos países, el sistema
educativo da a niños y jóvenes cada
vez más tiempo libre, de modo que
muchos padres son especialmente
sensibles a la importancia de esos



momentos para la educación de sus
hijos.

En ocasiones, sin embargo, el
principal temor es que “se pierda el
tiempo” durante los periodos no
lectivos. Por eso, muchas familias
buscan actividades extraescolares
para sus hijos; no es raro que estas
posean cierto corte académico –un
idioma o un instrumento musical–,
que complete sus estudios.

EL VALOR DEL TIEMPO LIBRE

El tiempo libre posee unas
virtualidades educativas específicas,
a las que se refería Juan Pablo II
cuando animaba a «potenciar y
valorizar el tiempo libre de los
adolescentes y orientar sus energías»
[1] .

En esas horas diarias en las que las
obligaciones académicas se
interrumpen, en mayor o menor
medida, el joven se siente dueño de



su propio destino; puede hacer lo que
realmente quiere: estar con sus
amigos o su familia, cultivar
aficiones, descansar y divertirse del
modo que más le satisface.

Ahí toma decisiones que entiende
como propias, porque se dirigen a
jerarquizar sus intereses: qué me
gustaría hacer, qué tarea debería
recomenzar o cuál podría aplazar...
Puede aprender a conocerse mejor,
descubrir nuevas responsabilidades
y administrarlas. En definitiva, pone
en juego su propia libertad de un
modo más consciente.

Por eso los padres y educadores
deben valorizar el tiempo libre de
quienes dependen de ellos. Porque
educar es educar para ser libres, y el
tiempo libre es, por definición,
tiempo de libertad, tiempo para la
gratuidad, la belleza, el diálogo;
tiempo para todas esas cosas que no



son “necesarias” pero sin las que no
se puede vivir.

Este potencial educativo puede
malograrse tanto si los padres se
desentienden del ocio de los hijos –
siempre que cumplan con sus
obligaciones escolares–, como si lo
ven solo como una oportunidad de
“prolongar” su formación académica.

En el primer caso, es fácil que los
hijos se dejen llevar por la
comodidad o la pereza, y que
descansen de un modo que les exija
poco esfuerzo (por ejemplo, con la
televisión o los videojuegos).

En el segundo, se pierde la
especificidad educativa del tiempo
libre, pues este se convierte en una
especie de prolongación de la
escuela, organizada por iniciativa
casi exclusiva de los padres. Al final,
desafortunadamente, la imagen del
vivir que se trasmite es la de una



existencia dividida entre
obligaciones y diversión.

Conviene, por tanto, que los padres
valoren con frecuencia qué aportan
al crecimiento integral de los hijos
las actividades que realizan a lo largo
de la semana, y si su conjunto
contribuye de modo equilibrado a su
descanso y a su formación.

Un horario apretado significa que el
hijo hará muchas cosas, pero quizá
no aprenderá a administrar el
tiempo. Si se quiere que los hijos
crezcan en virtudes, hay que
facilitarles que experimenten la
propia libertad; si no se les da la
posibilidad de elegir sus actividades
favoritas, o se les impide en la
práctica jugar o estar con los amigos,
se corre el riesgo de que –cuando
crezcan– no sepan cómo divertirse.
En esta situación, es fácil que acaben
dejándose llevar por lo que la
sociedad de consumo les ofrece.



Educar en el uso libre y responsable
del tiempo libre requiere que los
padres conozcan bien a sus hijos,
porque conviene proponerles formas
de ocio que respondan a sus
intereses y capacidades, que les
descansen y diviertan.

Los hijos, sobre todo cuando son
pequeños –y es el mejor momento
para formarles en este aspecto– están
muy abiertos a lo que los padres les
presentan; y si esto les satisface, se
están sentando las bases para que
descubran por sí mismos el mejor
modo de emplear los tiempos de
ocio.

Evidentemente, esto requiere
imaginación por parte de los padres,
y espíritu de sacrificio. Por ejemplo,
conviene moderar las actividades
que consumen un tiempo
desproporcionado o llevan al chico a
aislarse (como sucede cuando se
pasan horas frente al televisor o en



internet). Es mejor privilegiar
aquellas que permiten cultivar
relaciones de amistad, y que le
atraen espontáneamente (como suele
ser el deporte, las excursiones, los
juegos con otros niños, etc.).

JUGAR PARA CRECER

Pero de todas las ocupaciones que se
pueden desempeñar en el tiempo
libre, hay una que los niños –y no
solo ellos– prefieren sobre las demás:
el juego.

Resulta natural, porque el juego se
asocia espontáneamente a la
felicidad, a un lugar donde el tiempo
no es pesado, a una vivencia abierta
a la admiración y a lo inesperado. En
el juego uno muestra su identidad
más propia: se implica con todo su
ser, con frecuencia más incluso que
en bastantes trabajos.

El juego es, ante todo, una prueba de
lo que será la vida: es un modo de



aprender a utilizar las energías que
tenemos a disposición, es un tanteo
de capacidades, de lo que podemos
realizar. El animal también juega,
pero mucho menos que el hombre,
precisamente porque su aprendizaje
se estabiliza. Las personas juegan
durante toda su vida, pues pueden
seguir creciendo –como personas–
sin limitación de edad.

La naturaleza humana se sirve del
juego para alcanzar el desarrollo y la
madurez. Jugando, los niños
aprenden a interpretar
conocimientos, a ensayar sus fuerzas
en la competición, a integrar los
distintos aspectos de la personalidad:
el juego es un continuo reto.

Experimentan reglas, que hay que
asumir libremente para jugar bien;
se marcan objetivos, y se ejercitan en
relativizar sus derrotas. No cabe
juego al margen de la
responsabilidad, de forma que el



juego contiene un valor ético, nos
ayuda a ser sujetos morales.

Por eso, lo normal es jugar con otros,
jugar “en sociedad”. Tan radicado
está este carácter social, que incluso
cuando los niños juegan solos,
tienden a construir escenarios
fantásticos, historias, otros
personajes con los que dialogar y
relacionarse. En el juego los niños
aprenden a conocerse y a conocer a
los demás; sienten la alegría de estar
y divertirse con otros; asimilan e
imitan los roles de sus mayores.

Se aprende a jugar, principalmente,
en la familia. Vivir es jugar,
competir; pero vivir también es
cooperar, ayudar, convivir. Es difícil
comprender cómo se puedan
armonizar ambos aspectos –competir
y convivir– al margen de la
institución familiar. El juego es una
de las pruebas básicas para aprender
a socializar.



En definitiva, el gran valor
pedagógico del juego reside en que
vincula los afectos a la acción. Por
eso, pocas cosas unen de un modo
más inmediato a padres e hijos que
jugar juntos. Como decía San
Josemaría, los padres han de ser
amigos de sus hijos, dedicándoles
tiempo. Ciertamente, a medida que
los hijos crecen, habrá que
adaptarse.

Pero esto sólo significa que el interés
de los padres por el ocio de sus hijos
adoptará nuevas formas. Se les
puede, por ejemplo, facilitar que
inviten amigos a casa, o asistir a las
manifestaciones deportivas en las
que participan… Iniciativas que,
además, permiten conocer a sus
amigos, y a sus familias sin dar la
errada impresión de que se les
quiere controlar, o de que se
desconfía.



También se puede, con la ayuda de
otros padres, crear ambientes lúdicos
en los que se organicen diversiones
sanas, y cuyas actividades se
desarrollen teniendo en cuenta la
formación integral de los
participantes. Nuestro Padre
promovió desde muy pronto este tipo
de iniciativas, en las que se ofrece un
ambiente formativo en que los chicos
juegan, al tiempo que perciben su
dignidad de hijos de Dios,
preocupándose por los demás:
lugares en los que se les ayuda a
descubrir que hay un tiempo para
cada cosa y que cada cosa tiene su
tiempo, y que en todas las edades –
también cuando son pequeños– se
puede buscar la santidad, y dejar un
poso en las personas que les rodean.

Tomando una expresión de Pablo VI,
muy querida por Juan Pablo II,
cabría decir que los clubes juveniles
son lugares donde se enseña a ser
«expertos de humanidad» [2] ; por



eso, sería una gran equivocación
plantear su interés solo en función
de los resultados académicos o
deportivos que alcanzan.

JUGAR PARA VIVIR

En griego, educación ( paideia ) y
juego ( paidiá ) son términos del
mismo campo semántico. Y es que
aprendiendo a jugar se adquiere, a la
vez, una actitud muy útil para
afrontar la vida.

Aunque parezca paradójico, no sólo
los niños tienen necesidad de jugar.
Incluso se puede decir que el hombre
debe jugar más cuanto más anciano
sea. Todos hemos conocido personas
a las que la vejez ha desconcertado:
descubren que no tienen las fuerzas
que tenían antes, y creen que no
pueden afrontar los desafíos de la
vida.

Una actitud que, por lo demás,
podemos encontrar en muchos



jóvenes, ancianos prematuros, que
parecen carecer de la flexibilidad
necesaria para acometer situaciones
nuevas.

Por el contrario, probablemente nos
hemos relacionado con personas
mayores que mantienen un espíritu
joven: capacidad de ilusionarse, de
recomenzar, de afrontar cada nuevo
día como un día de estreno . Y esto
aunque a veces posean limitaciones
físicas notables.

Estos casos ponen de manifiesto que,
a medida que el hombre crece, cobra
cada vez más importancia encarar la
vida con cierto sentido lúdico.
Porque quien ha aprendido a jugar
sabe relativizar los logros –éxitos o
fracasos– y descubrir el valor del
juego mismo; conoce la satisfacción
que da ensayar nuevas soluciones
para ganar; evita la mediocridad que
busca el resultado, pero arruina la
diversión. Disposiciones que pueden



aplicarse a las cosas “serias” de la
vida, a las tareas corrientes, a las
nuevas situaciones que, abordadas
de otro modo, podrían llevar al
desánimo o a un sentimiento de
incapacidad.

Trabajo y juego tienen sus tiempos
diversos: pero la actitud con la que
uno y otro se planean no tiene por
qué ser distinta, pues la misma
persona es quien trabaja y quien
juega.

Las obras humanas son efímeras, y
por eso no merecen ser tomadas
demasiado en serio. Su valor más
alto –como ha enseñado san
Josemaría– consiste en que ahí nos
espera Dios. La vida sólo tiene
sentido pleno cuando hacemos las
cosas por amor a Él… mejor aún: en
la medida en que las hacemos con Él.

La seriedad de la vida está en que no
podemos bromear con la gracia que
Dios nos ofrece, con las



oportunidades que nos da. Aunque,
bien visto, de algún modo, también el
Señor se sirve de la gracia para
bromear con el hombre: Él escribe
perfectamente con la pata de una
mesa [3] , decía nuestro Padre.

Sólo la relación con Dios es capaz de
dar estabilidad, nervio y sentido a la
vida y a todas las obras humanas. El
filósofo Platón intuyó esta gran
verdad: «es menester tratar
seriamente las cosas serias, pero no
las que no lo son. Y solo la divinidad
es merecedora de toda clase de
bienaventurada seriedad, mientras
que los hombres somos juguetes
inventados por ella; y esto es lo más
hermoso que hay en nosotros; por
tanto es preciso aceptar esta misión,
y que todo hombre pase su vida
jugando los juegos más hermosos» 
[4] .

Los juegos más hermosos son los
“juegos” de Dios. Cada uno ha de



asumir libremente que es un juguete
divino, llamado a jugar con el
Creador. Y de su mano arrostrar
todas las actividades, con la
confianza y el espíritu deportivo con
que un niño juega con su Padre.

De ese modo, las cosas saldrán antes,
más y mejor ; sabremos
sobreponernos a las aparentes
derrotas, porque lo importante –
haber jugado con Dios– ya está
hecho, y siempre hay otras aventuras
que esperan. La Sagrada Escritura
nos presenta a la Sabiduría divina 
proyectando junto a Él, lo
deleitaba día a día, actuando ante
Él en todo momento, jugando con
el orbe de la tierra, y me deleitaba
con los hijos de Adán [5] : Dios, que
“juega” creando, nos enseña a vivir
con alegría, seguros, confiando en
que recibiremos –quizá
inesperadamente– el regalo que
anhelamos, pues todas las cosas
cooperan para el bien de los que



aman a Dios, de los que son
llamados según su designio [6] .

J.M. Martín y J. Verdiá

-------------------------

[1] Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
76

[2] Juan Pablo II, VI Simposio del
Consejo de las Conferencias
Episcopales de Europa , 11-X-1985, n.
13.

[3] Amigos de Dios , n. 117.

[4] Platón, Las leyes , 804d

[5] Pr 8, 30-31.

[6] Rm 8, 28.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/jugar-para-
vivir-ocio-y-tiempo-libre-1/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/jugar-para-vivir-ocio-y-tiempo-libre-1/
https://opusdei.org/es-py/article/jugar-para-vivir-ocio-y-tiempo-libre-1/
https://opusdei.org/es-py/article/jugar-para-vivir-ocio-y-tiempo-libre-1/

	Jugar para vivir: ocio y tiempo libre (1)

