
opusdei.org

Vence la indiferencia
y conquista la paz

Mensaje del Papa Francisco
para la XLIX Jornada Mundial
de la Paz (1 de enero de 2016)

24/12/2015

1. Dios no es indiferente. A Dios le
importa la humanidad, Dios no la
abandona.

Al comienzo del nuevo año, quisiera
acompañar con esta profunda
convicción los mejores deseos de
abundantes bendiciones y de paz, en
el signo de la esperanza, para el



futuro de cada hombre y cada mujer,
de cada familia, pueblo y nación del
mundo, así como para los Jefes de
Estado y de Gobierno y de los
Responsables de las religiones. Por
tanto, no perdamos la esperanza de
que 2016 nos encuentre a todos firme
y confiadamente comprometidos, en
realizar la justicia y trabajar por la
paz en los diversos ámbitos. Sí, la paz
es don de Dios y obra de los hombres.
La paz es don de Dios, pero confiado
a todos los hombres y a todas las
mujeres, llamados a llevarlo a la
práctica.

Custodiar las razones de la
esperanza

2. Las guerras y los atentados
terroristas, con sus trágicas
consecuencias, los secuestros de
personas, las persecuciones por
motivos étnicos o religiosos, las
prevaricaciones, han marcado de
hecho el año pasado, de principio a



fin, multiplicándose dolorosamente
en muchas regiones del mundo,
hasta asumir las formas de la que
podría llamar una «tercera guerra
mundial en fases». Pero algunos
acontecimientos de los años pasados
y del año apenas concluido me
invitan, en la perspectiva del nuevo
año, a renovar la exhortación a no
perder la esperanza en la capacidad
del hombre de superar el mal, con la
gracia de Dios, y a no caer en la
resignación y en la indiferencia. Los
acontecimientos a los que me refiero
representan la capacidad de la
humanidad de actuar con
solidariedad, más allá de los
intereses individualistas, de la apatía
y de la indiferencia ante las
situaciones críticas.

Quisiera recordar entre dichos
acontecimientos el esfuerzo
realizado para favorecer el
encuentro de los líderes mundiales
en el ámbito de la COP 21, con la



finalidad de buscar nuevas vías para
afrontar los cambios climáticos y
proteger el bienestar de la Tierra,
nuestra casa común. Esto nos remite
a dos eventos precedentes de
carácter global: La Conferencia
Mundial de Addis Abeba para
recoger fondos con el objetivo de un
desarrollo sostenible del mundo, y la
adopción por parte de las Naciones
Unidas de la Agenda 2030 para el
Desarrollo Sostenible, con el objetivo
de asegurar para ese año una
existencia más digna para todos,
sobre todo para las poblaciones
pobres del planeta.

El año 2015 ha sido también especial
para la Iglesia, al haberse celebrado
el 50 aniversario de la publicación de
dos documentos del Concilio
Vaticano II que expresan de modo
muy elocuente el sentido de
solidaridad de la Iglesia con el
mundo. El papa Juan XXIII, al inicio
del Concilio, quiso abrir de par en



par las ventanas de la Iglesia para
que fuese más abierta la
comunicación entre ella y el mundo.
Los dos documentos, Nostra aetate y 
Gaudium et spes, son expresiones
emblemáticas de la nueva relación
de diálogo, solidaridad y
acompañamiento que la Iglesia
pretendía introducir en la
humanidad. En la Declaración Nostra
aetate, la Iglesia ha sido llamada a
abrirse al diálogo con las expresiones
religiosas no cristianas. En la
Constitución pastoral Gaudium et
spes, desde el momento que «los
gozos y las esperanzas, las tristezas y
las angustias de los hombres de
nuestro tiempo, sobre todo de los
pobres y de cuantos sufren, son a la
vez gozos y esperanzas, tristezas y
angustias de los discípulos de
Cristo»[1], la Iglesia deseaba
instaurar un diálogo con la familia
humana sobre los problemas del
mundo, como signo de solidaridad y
de respetuoso afecto[2].

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn1
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn2


En esta misma perspectiva, con el
Jubileo de la Misericordia, deseo
invitar a la Iglesia a rezar y trabajar
para que todo cristiano pueda
desarrollar un corazón humilde y
compasivo, capaz de anunciar y
testimoniar la misericordia, de
«perdonar y de dar», de abrirse «a
cuantos viven en las más
contradictorias periferias
existenciales, que con frecuencia el
mundo moderno dramáticamente
crea», sin caer «en la indiferencia
que humilla, en la habitualidad que
anestesia el ánimo e impide
descubrir la novedad, en el cinismo
que destruye»[3].

Hay muchas razones para creer en la
capacidad de la humanidad que
actúa conjuntamente en solidaridad,
en el reconocimiento de la propia
interconexión e interdependencia,
preocupándose por los miembros
más frágiles y la protección del bien
común. Esta actitud de

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn3


corresponsabilidad solidaria está en
la raíz de la vocación fundamental a
la fraternidad y a la vida común. La
dignidad y las relaciones
interpersonales nos constituyen
como seres humanos, queridos por
Dios a su imagen y semejanza. Como
creaturas dotadas de inalienable
dignidad, nosotros existimos en
relación con nuestros hermanos y
hermanas, ante los que tenemos una
responsabilidad y con los cuales
actuamos en solidariedad. Fuera de
esta relación, seríamos menos
humanos. Precisamente por eso, la
indiferencia representa una
amenaza para la familia humana.
Cuando nos encaminamos por un
nuevo año, deseo invitar a todos a
reconocer este hecho, para vencer la
indiferencia y conquistar la paz.

Algunas formas de indiferencia

3. Es cierto que la actitud del
indiferente, de quien cierra el



corazón para no tomar en
consideración a los otros, de quien
cierra los ojos para no ver aquello
que lo circunda o se evade para no
ser tocado por los problemas de los
demás, caracteriza una tipología
humana bastante difundida y
presente en cada época de la historia.
Pero en nuestros días, esta tipología
ha superado decididamente el
ámbito individual para asumir una
dimensión global y producir el
fenómeno de la «globalización de la
indiferencia».

La primera forma de indiferencia en
la sociedad humana es la
indiferencia ante Dios, de la cual
brota también la indiferencia ante el
prójimo y ante lo creado. Esto es uno
de los graves efectos de un falso
humanismo y del materialismo
práctico, combinados con un
pensamiento relativista y nihilista. El
hombre piensa ser el autor de sí
mismo, de la propia vida y de la



sociedad; se siente autosuficiente;
busca no sólo reemplazar a Dios, sino
prescindir completamente de él. Por
consiguiente, cree que no debe nada
a nadie, excepto a sí mismo, y
pretende tener sólo derechos[4].
Contra esta autocomprensión
errónea de la persona, Benedicto XVI
recordaba que ni el hombre ni su
desarrollo son capaces de darse su
significado último por sí mismo[5]; y,
precedentemente, Pablo VI había
afirmado que «no hay, pues, más que
un humanismo verdadero que se
abre a lo Absoluto, en el
reconocimiento de una vocación, que
da la idea verdadera de la vida
humana»[6].

La indiferencia ante el prójimo
asume diferentes formas. Hay quien
está bien informado, escucha la
radio, lee los periódicos o ve
programas de televisión, pero lo hace
de manera frívola, casi por mera
costumbre: estas personas conocen

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn4
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn6


vagamente los dramas que afligen a
la humanidad pero no se sienten
comprometidas, no viven la
compasión. Esta es la actitud de
quien sabe, pero tiene la mirada, la
mente y la acción dirigida hacia sí
mismo. Desgraciadamente, debemos
constatar que el aumento de las
informaciones, propias de nuestro
tiempo, no significa de por sí un
aumento de atención a los
problemas, si no va acompañado por
una apertura de las conciencias en
sentido solidario[7]. Más aún, esto
puede comportar una cierta
saturación que anestesia y, en cierta
medida, relativiza la gravedad de los
problemas. «Algunos simplemente se
regodean culpando a los pobres y a
los países pobres de sus propios
males, con indebidas
generalizaciones, y pretenden
encontrar la solución en una
“educación” que los tranquilice y los
convierta en seres domesticados e
inofensivos. Esto se vuelve todavía

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn7


más irritante si los excluidos ven
crecer ese cáncer social que es la
corrupción profundamente
arraigada en muchos países —en sus
gobiernos, empresarios e
instituciones—, cualquiera que sea la
ideología política de los
gobernantes»[8].

La indiferencia se manifiesta en
otros casos como falta de atención
ante la realidad circunstante,
especialmente la más lejana. Algunas
personas prefieren no buscar, no
informarse y viven su bienestar y su
comodidad indiferentes al grito de
dolor de la humanidad que sufre.
Casi sin darnos cuenta, nos hemos
convertido en incapaces de sentir
compasión por los otros, por sus
dramas; no nos interesa
preocuparnos de ellos, como si
aquello que les acontece fuera una
responsabilidad que nos es ajena,
que no nos compete[9]. «Cuando
estamos bien y nos sentimos a gusto,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn9


nos olvidamos de los demás (algo que
Dios Padre no hace jamás), no nos
interesan sus problemas, ni sus
sufrimientos, ni las injusticias que
padecen… Entonces nuestro corazón
cae en la indiferencia: yo estoy
relativamente bien y a gusto, y me
olvido de quienes no están bien»[10].

Al vivir en una casa común, no
podemos dejar de interrogarnos
sobre su estado de salud, como he
intentado hacer en la Laudato si’. La
contaminación de las aguas y del
aire, la explotación indiscriminada
de los bosques, la destrucción del
ambiente, son a menudo fruto de la
indiferencia del hombre respecto a
los demás, porque todo está
relacionado. Como también el
comportamiento del hombre con los
animales influye sobre sus relaciones
con los demás[11], por no hablar de
quien se permite hacer en otra parte
aquello que no osa hacer en su
propia casa[12].

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn10
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn11
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn12


En estos y en otros casos, la
indiferencia provoca sobre todo
cerrazón y distanciamiento, y
termina de este modo contribuyendo
a la falta de paz con Dios, con el
prójimo y con la creación.

La paz amenazada por la
indiferencia globalizada

4. La indiferencia ante Dios supera la
esfera íntima y espiritual de cada
persona y alcanza a la esfera pública
y social. Como afirmaba Benedicto
XVI, «existe un vínculo íntimo entre
la glorificación de Dios y la paz de los
hombres sobre la tierra»[13]. En
efecto, «sin una apertura a la
trascendencia, el hombre cae
fácilmente presa del relativismo,
resultándole difícil actuar de acuerdo
con la justicia y trabajar por la
paz»[14]. El olvido y la negación de
Dios, que llevan al hombre a no
reconocer alguna norma por encima
de sí y a tomar solamente a sí mismo

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn13
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn14


como norma, han producido
crueldad y violencia sin medida[15].

En el plano individual y comunitario,
la indiferencia ante el prójimo, hija
de la indiferencia ante Dios, asume el
aspecto de inercia y
despreocupación, que alimenta el
persistir de situaciones de injusticia y
grave desequilibrio social, los cuales,
a su vez, pueden conducir a
conflictos o, en todo caso, generar un
clima de insatisfacción que corre el
riesgo de terminar, antes o después,
en violencia e inseguridad.

En este sentido la indiferencia, y la
despreocupación que se deriva,
constituyen una grave falta al deber
que tiene cada persona de contribuir,
en la medida de sus capacidades y
del papel que desempeña en la
sociedad, al bien común, de modo
particular a la paz, que es uno de los
bienes más preciosos de la
humanidad[16].

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn15
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn16


Cuando afecta al plano institucional,
la indiferencia respecto al otro, a su
dignidad, a sus derechos
fundamentales y a su libertad, unida
a una cultura orientada a la ganancia
y al hedonismo, favorece, y a veces
justifica, actuaciones y políticas que
terminan por constituir amenazas a
la paz. Dicha actitud de indiferencia
puede llegar también a justificar
algunas políticas económicas
deplorables, premonitoras de
injusticias, divisiones y violencias,
con vistas a conseguir el bienestar
propio o el de la nación. En efecto, no
es raro que los proyectos económicos
y políticos de los hombres tengan
como objetivo conquistar o mantener
el poder y la riqueza, incluso a costa
de pisotear los derechos y las
exigencias fundamentales de los
otros. Cuando las poblaciones se ven
privadas de sus derechos
elementares, como el alimento, el
agua, la asistencia sanitaria o el



trabajo, se sienten tentadas a
tomárselos por la fuerza[17].

Además, la indiferencia respecto al
ambiente natural, favoreciendo la
deforestación, la contaminación y las
catástrofes naturales que
desarraigan comunidades enteras de
su ambiente de vida, forzándolas a la
precariedad y a la inseguridad, crea
nuevas pobrezas, nuevas situaciones
de injusticia de consecuencias a
menudo nefastas en términos de
seguridad y de paz social. ¿Cuántas
guerras ha habido y cuántas se
combatirán aún a causa de la falta de
recursos o para satisfacer a la
insaciable demanda de recursos
naturales?[18]

De la indiferencia a la
misericordia: la conversión del
corazón

5. Hace un año, en el Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz «no más
esclavos, sino hermanos», me referí

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn17
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn18
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html


al primer icono bíblico de la
fraternidad humana, la de Caín y
Abel (cf. Gn 4,1-16), y lo hice para
llamar la atención sobre el modo en
que fue traicionada esta primera
fraternidad. Caín y Abel son
hermanos. Provienen los dos del
mismo vientre, son iguales en
dignidad, y creados a imagen y
semejanza de Dios; pero su
fraternidad creacional se rompe.
«Caín, además de no soportar a su
hermano Abel, lo mata por envidia
cometiendo el primer
fratricidio»[19]. El fratricidio se
convierte en paradigma de la
traición, y el rechazo por parte de
Caín a la fraternidad de Abel es la
primera ruptura de las relaciones de
hermandad, solidaridad y respeto
mutuo.

Dios interviene entonces para llamar
al hombre a la responsabilidad ante
su semejante, como hizo con Adán y
Eva, los primeros padres, cuando

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn19


rompieron la comunión con el
Creador. «El Señor dijo a Caín:
“Dónde está Abel, tu hermano?
Respondió Caín: “No sé; ¿soy yo el
guardián de mi hermano?”. El Señor
le replicó: ¿Qué has hecho? La sangre
de tu hermano me está gritando
desde el suelo”» (Gn 4,9-10).

Caín dice que no sabe lo que le ha
sucedido a su hermano, dice que no
es su guardián. No se siente
responsable de su vida, de su suerte.
No se siente implicado. Es
indiferente ante su hermano, a pesar
de que ambos estén unidos por el
mismo origen. ¡Qué tristeza! ¡Qué
drama fraterno, familiar, humano!
Esta es la primera manifestación de
la indiferencia entre hermanos. En
cambio, Dios no es indiferente: la
sangre de Abel tiene gran valor ante
sus ojos y pide a Caín que rinda
cuentas de ella. Por tanto, Dios se
revela desde el inicio de la
humanidad como Aquel que se



interesa por la suerte del hombre.
Cuando más tarde los hijos de Israel
están bajo la esclavitud en Egipto,
Dios interviene nuevamente. Dice a
Moisés: «He visto la opresión de mi
pueblo en Egipto y he oído sus quejas
contra los opresores; conozco sus
sufrimientos. He bajado a liberarlo
de los egipcios, a sacarlo de esta
tierra, para llevarlo a una tierra fértil
y espaciosa, tierra que mana leche y
miel» (Ex 3,7-8). Es importante
destacar los verbos que describen la
intervención de Dios: Él ve, oye,
conoce, baja, libera. Dios no es
indiferente. Está atento y actúa.

Del mismo modo, Dios, en su Hijo
Jesús, ha bajado entre los hombres,
se ha encarnado y se ha mostrado
solidario con la humanidad en todo,
menos en el pecado. Jesús se
identificaba con la humanidad: «el
primogénito entre muchos
hermanos» (Rm8,29). Él no se
limitaba a enseñar a la



muchedumbre, sino que se
preocupaba de ella, especialmente
cuando la veía hambrienta (cf. Mc
6,34-44) o desocupada (cf. Mt 20,3).
Su mirada no estaba dirigida
solamente a los hombres, sino
también a los peces del mar, a las
aves del cielo, a las plantas y a los
árboles, pequeños y grandes:
abrazaba a toda la creación.
Ciertamente, él ve, pero no se limita
a esto, puesto que toca a las
personas, habla con ellas, actúa en su
favor y hace el bien a quien se
encuentra en necesidad. No sólo, sino
que se deja conmover y llora (cf. Jn
11,33-44). Y actúa para poner fin al
sufrimiento, a la tristeza, a la miseria
y a la muerte.

Jesús nos enseña a ser
misericordiosos como el Padre (cf. Lc
6,36). En la parábola del buen
samaritano (cf. Lc 10,29-37) denuncia
la omisión de ayuda frente a la
urgente necesidad de los semejantes:



«lo vio y pasó de largo» (cf. Lc
6,31.32). De la misma manera,
mediante este ejemplo, invita a sus
oyentes, y en particular a sus
discípulos, a que aprendan a
detenerse ante los sufrimientos de
este mundo para aliviarlos, ante las
heridas de los demás para curarlas,
con los medios que tengan,
comenzando por el propio tiempo, a
pesar de tantas ocupaciones. En
efecto, la indiferencia busca a
menudo pretextos: el cumplimiento
de los preceptos rituales, la cantidad
de cosas que hay que hacer, los
antagonismos que nos alejan los
unos de los otros, los prejuicios de
todo tipo que nos impiden hacernos
prójimo.

La misericordia es el corazón de
Dios. Por ello debe ser también el
corazón de todos los que se
reconocen miembros de la única
gran familia de sus hijos; un corazón
que bate fuerte allí donde la dignidad



humana —reflejo del rostro de Dios
en sus creaturas— esté en juego.
Jesús nos advierte: el amor a los
demás —los extranjeros, los
enfermos, los encarcelados, los que
no tienen hogar, incluso los
enemigos— es la medida con la que
Dios juzgará nuestras acciones. De
esto depende nuestro destino eterno.
No es de extrañar que el apóstol
Pablo invite a los cristianos de Roma
a alegrarse con los que se alegran y a
llorar con los que lloran (cf.Rm
12,15), o que aconseje a los de
Corinto organizar colectas como
signo de solidaridad con los
miembros de la Iglesia que sufren
(cf. 1 Co 16,2-3). Y san Juan escribe:
«Si uno tiene bienes del mundo y,
viendo a su hermano en necesidad, le
cierra sus entrañas, ¿cómo va a estar
en él el amor de Dios?» (1 Jn 3,17; cf. 
St 2,15-16).

Por eso «es determinante para la
Iglesia y para la credibilidad de su



anuncio que ella viva y testimonie en
primera persona la misericordia. Su
lenguaje y sus gestos deben
transmitir misericordia para
penetrar en el corazón de las
personas y motivarlas a reencontrar
el camino de vuelta al Padre. La
primera verdad de la Iglesia es el
amor de Cristo. De este amor, que
llega hasta el perdón y al don de sí, la
Iglesia se hace sierva y mediadora
ante los hombres. Por tanto, donde la
Iglesia esté presente, allí debe ser
evidente la misericordia del Padre.
En nuestras parroquias, en las
comunidades, en las asociaciones y
movimientos, en fin, dondequiera
que haya cristianos, cualquiera
debería poder encontrar un oasis de
misericordia»[20].

También nosotros estamos llamados
a que el amor, la compasión, la
misericordia y la solidaridad sean
nuestro verdadero programa de vida,
un estilo de comportamiento en

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn20


nuestras relaciones de los unos con
los otros[21]. Esto pide la conversión
del corazón: que la gracia de Dios
transforme nuestro corazón de
piedra en un corazón de carne (cf. Ez
36,26), capaz de abrirse a los otros
con auténtica solidariedad. Esta es
mucho más que un «sentimiento
superficial por los males de tantas
personas, cercanas o lejanas»[22]. La
solidaridad «es la determinación
firme y perseverante de empeñarse
por el bien común; es decir, por el
bien de todos y cada uno, para que
todos seamos verdaderamente
responsables de todos»[23], porque la
compasión surge de la fraternidad.

Así entendida, la solidaridad
constituye la actitud moral y social
que mejor responde a la toma de
conciencia de las heridas de nuestro
tiempo y de la innegable
interdependencia que aumenta cada
vez más, especialmente en un mundo
globalizado, entre la vida de la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn21
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn22
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn23


persona y de su comunidad en un
determinado lugar, así como la de los
demás hombres y mujeres del resto
del mundo[24].

Promover una cultura de
solidaridad y misericordia para
vencer la indiferencia

6. La solidaridad como virtud moral
y actitud social, fruto de la
conversión personal, exige el
compromiso de todos aquellos que
tienen responsabilidades educativas
y formativas.

En primer lugar me dirijo a las
familias, llamadas a una misión
educativa primaria e imprescindible.
Ellas constituyen el primer lugar en
el que se viven y se transmiten los
valores del amor y de la fraternidad,
de la convivencia y del compartir, de
la atención y del cuidado del otro.
Ellas son también el ámbito
privilegiado para la transmisión de la
fe desde aquellos primeros simples

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn24


gestos de devoción que las madres
enseñan a los hijos[25].

Los educadores y los formadores
que, en la escuela o en los diferentes
centros de asociación infantil y
juvenil, tienen la ardua tarea de
educar a los niños y jóvenes, están
llamados a tomar conciencia de que
su responsabilidad tiene que ver con
las dimensiones morales, espirituales
y sociales de la persona. Los valores
de la libertad, del respeto recíproco y
de la solidaridad se transmiten desde
la más tierna infancia. Dirigiéndose a
los responsables de las instituciones
que tienen responsabilidades
educativas, Benedicto XVI afirmaba:
«Que todo ambiente educativo sea un
lugar de apertura al otro y a lo
transcendente; lugar de diálogo, de
cohesión y de escucha, en el que el
joven se sienta valorado en sus
propias potencialidades y riqueza
interior, y aprenda a apreciar a los
hermanos. Que enseñe a gustar la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn25


alegría que brota de vivir día a día la
caridad y la compasión por el
prójimo, y de participar activamente
en la construcción de una sociedad
más humana y fraterna»[26].

Quienes se dedican al mundo de la
cultura y de los medios de
comunicación social tienen también
una responsabilidad en el campo de
la educación y la formación,
especialmente en la sociedad
contemporánea, en la que el acceso a
los instrumentos de formación y de
comunicación está cada vez más
extendido. Su cometido es sobre todo
el de ponerse al servicio de la verdad
y no de intereses particulares. En
efecto, los medios de comunicación
«no sólo informan, sino que también
forman el espíritu de sus
destinatarios y, por tanto, pueden dar
una aportación notable a la
educación de los jóvenes. Es
importante tener presente que los
lazos entre educación y

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn26


comunicación son muy estrechos: en
efecto, la educación se produce
mediante la comunicación, que
influye positiva o negativamente en
la formación de la persona»[27].
Quienes se ocupan de la cultura y los
medios deberían también vigilar
para que el modo en el que se
obtienen y se difunden las
informaciones sea siempre
jurídicamente y moralmente lícito.

La paz: fruto de una cultura de
solidariedad, misericordia y
compasión

7. Conscientes de la amenaza de la
globalización de la indiferencia, no
podemos dejar de reconocer que, en
el escenario descrito anteriormente,
se dan también numerosas
iniciativas y acciones positivas que
testimonian la compasión, la
misericordia y la solidaridad de las
que el hombre es capaz.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn27


Quisiera recordar algunos ejemplos
de actuaciones loables, que
demuestran cómo cada uno puede
vencer la indiferencia si no aparta la
mirada de su prójimo, y que
constituyen buenas prácticas en el
camino hacia una sociedad más
humana.

Hay muchas organizaciones no
gubernativas y asociaciones
caritativas dentro de la Iglesia, y
fuera de ella, cuyos miembros, con
ocasión de epidemias, calamidades o
conflictos armados, afrontan fatigas
y peligros para cuidar a los heridos y
enfermos, como también para
enterrar a los difuntos. Junto a ellos,
deseo mencionar a las personas y a
las asociaciones que ayudan a los
emigrantes que atraviesan desiertos
y surcan los mares en busca de
mejores condiciones de vida. Estas
acciones son obras de misericordia,
corporales y espirituales, sobre las



que seremos juzgados al término de
nuestra vida.

Me dirijo también a los periodistas y
fotógrafos que informan a la opinión
pública sobre las situaciones difíciles
que interpelan las conciencias, y a
los que se baten en defensa de los
derechos humanos, sobre todo de las
minorías étnicas y religiosas, de los
pueblos indígenas, de las mujeres y
de los niños, así como de todos
aquellos que viven en condiciones de
mayor vulnerabilidad. Entre ellos
hay también muchos sacerdotes y
misioneros que, como buenos
pastores, permanecen junto a sus
fieles y los sostienen a pesar de los
peligros y dificultades, de modo
particular durante los conflictos
armados.

Además, numerosas familias, en
medio de tantas dificultades
laborales y sociales, se esfuerzan
concretamente en educar a sus hijos



«contracorriente», con tantos
sacrificios, en los valores de la
solidaridad, la compasión y la
fraternidad. Muchas familias abren
sus corazones y sus casas a quien
tiene necesidad, como los refugiados
y los emigrantes. Deseo agradecer
particularmente a todas las personas,
las familias, las parroquias, las
comunidades religiosas, los
monasterios y los santuarios, que
han respondido rápidamente a mi
llamamiento a acoger una familia de
refugiados[28].

Por último, deseo mencionar a los
jóvenes que se unen para realizar
proyectos de solidaridad, y a todos
aquellos que abren sus manos para
ayudar al prójimo necesitado en sus
ciudades, en su país o en otras
regiones del mundo. Quiero
agradecer y animar a todos aquellos
que se trabajan en acciones de este
tipo, aunque no se les dé publicidad:
su hambre y sed de justicia será

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn28


saciada, su misericordia hará que
encuentren misericordia y, como
trabajadores de la paz, serán
llamados hijos de Dios (cf. Mt 5,6-9).

La paz en el signo del Jubileo de la
Misericordia

8. En el espíritu del Jubileo de la
Misericordia, cada uno está llamado
a reconocer cómo se manifiesta la
indiferencia en la propia vida, y a
adoptar un compromiso concreto
para contribuir a mejorar la realidad
donde vive, a partir de la propia
familia, de su vecindario o el
ambiente de trabajo.

Los Estados están llamados también
a hacer gestos concretos, actos de
valentía para con las personas más
frágiles de su sociedad, como los
encarcelados, los emigrantes, los
desempleados y los enfermos.

Por lo que se refiere a los detenidos,
en muchos casos es urgente que se



adopten medidas concretas para
mejorar las condiciones de vida en
las cárceles, con una atención
especial para quienes están
detenidos en espera de juicio[29],
teniendo en cuenta la finalidad
reeducativa de la sanción penal y
evaluando la posibilidad de
introducir en las legislaciones
nacionales penas alternativas a la
prisión. En este contexto, deseo
renovar el llamamiento a las
autoridades estatales para abolir la
pena de muerte allí donde está
todavía en vigor, y considerar la
posibilidad de una amnistía.

Respecto a los emigrantes, quisiera
dirigir una invitación a repensar las
legislaciones sobre los emigrantes,
para que estén inspiradas en la
voluntad de acogida, en el respeto de
los recíprocos deberes y
responsabilidades, y puedan facilitar
la integración de los emigrantes. En
esta perspectiva, se debería prestar

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftn29


una atención especial a las
condiciones de residencia de los
emigrantes, recordando que la
clandestinidad corre el riesgo de
arrastrarles a la criminalidad.

Deseo, además, en este Año jubilar,
formular un llamamiento urgente a
los responsables de los Estados para
hacer gestos concretos en favor de
nuestros hermanos y hermanas que
sufren por la falta de trabajo, tierra y
techo. Pienso en la creación de
puestos de trabajo digno para
afrontar la herida social de la
desocupación, que afecta a un gran
número de familias y de jóvenes y
tiene consecuencias gravísimas sobre
toda la sociedad. La falta de trabajo
incide gravemente en el sentido de
dignidad y en la esperanza, y puede
ser compensada sólo parcialmente
por los subsidios, si bien necesarios,
destinados a los desempleados y a
sus familias. Una atención especial
debería ser dedicada a las mujeres —



desgraciadamente todavía
discriminadas en el campo del
trabajo— y a algunas categorías de
trabajadores, cuyas condiciones son
precarias o peligrosas y cuyas
retribuciones no son adecuadas a la
importancia de su misión social.

Por último, quisiera invitar a realizar
acciones eficaces para mejorar las
condiciones de vida de los enfermos,
garantizando a todos el acceso a los
tratamientos médicos y a los
medicamentos indispensables para la
vida, incluida la posibilidad de
atención domiciliaria.

Los responsables de los Estados,
dirigiendo la mirada más allá de las
propias fronteras, también están
llamados e invitados a renovar sus
relaciones con otros pueblos,
permitiendo a todos una efectiva
participación e inclusión en la vida
de la comunidad internacional, para
que se llegue a la fraternidad



también dentro de la familia de las
naciones.

En esta perspectiva, deseo dirigir un
triple llamamiento para que se evite
arrastrar a otros pueblos a conflictos
o guerras que destruyen no sólo las
riquezas materiales, culturales y
sociales, sino también —y por mucho
tiempo— la integridad moral y
espiritual; para abolir o gestionar de
manera sostenible la deuda
internacional de los Estados más
pobres; para la adoptar políticas de
cooperación que, más que doblegarse
a las dictaduras de algunas
ideologías, sean respetuosas de los
valores de las poblaciones locales y
que, en cualquier caso, no
perjudiquen el derecho fundamental
e inalienable de los niños por nacer.

Confío estas reflexiones, junto con los
mejores deseos para el nuevo año, a
la intercesión de María Santísima,
Madre atenta a las necesidades de la



humanidad, para que nos obtenga de
su Hijo Jesús, Príncipe de la Paz, el
cumplimento de nuestras súplicas y
la bendición de nuestro compromiso
cotidiano en favor de un mundo
fraterno y solidario.

Vaticano, 8 de diciembre de 2015

Solemnidad de la Inmaculada
Concepción de la Santísima Virgen
María

Apertura del Jubileo Extraordinario
de la Misericordia

FRANCISCUS

[1] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 1.

[2] Cf. ibíd., 3.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


[3] Bula de convocación del Jubileo
extraordinario de la Misericordia 
Misericordiae vultus, 14-15.

[4] Cf. Benedicto XVI, Carta. enc. 
Caritas in veritate, 43.

[5] Cf. ibíd., 16.

[6] Carta. enc. Populorum progressio,
42.

[7] «La sociedad cada vez más
globalizada nos hace más cercanos,
pero no más hermanos. La razón, por
sí sola, es capaz de aceptar la
igualdad entre los hombres y de
establecer una convivencia cívica
entre ellos, pero no consigue fundar
la hermandad» (Benedicto XVI, Carta.
enc. Caritas in veritate, 19).

[8] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 60.

[9] Cf. ibíd., 54.

[10]Mensaje para la Cuaresma 2015.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref10
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/lent/documents/papa-francesco_20141004_messaggio-quaresima2015.html


[11] Cf. Carta. enc. Laudato si’, 92.

[12] Cf. ibíd., 51.

[13] Discurso a los miembros del
Cuerpo Diplomático acreditado ante
la Santa Sede (7 enero 2013).

[14]Ibíd.

[15] Cf. Benedicto XVI, Intervención
durante la Jornada de reflexión,
diálogo y oración por la paz y la
justicia en el mundo, Asís, 27 octubre
2011.

[16] Cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 217-237.

[17] «Pero hasta que no se reviertan
la exclusión y la inequidad dentro de
una sociedad y entre los distintos
pueblos será imposible erradicar la
violencia. Se acusa de la violencia a
los pobres y a los pueblos pobres
pero, sin igualdad de oportunidades,
las diversas formas de agresión y de

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref13
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref14
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2013/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20130107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref15
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20111027_assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref16
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref17


guerra encontrarán un caldo de
cultivo que tarde o temprano
provocará su explosión. Cuando la
sociedad —local, nacional o mundial
— abandona en la periferia una
parte de sí misma, no habrá
programas políticos ni recursos
policiales o de inteligencia que
puedan asegurar indefinidamente la
tranquilidad. Esto no sucede
solamente porque la inequidad
provoca la reacción violenta de los
excluidos del sistema, sino porque el
sistema social y económico es injusto
en su raíz. Así como el bien tiende a
comunicarse, el mal consentido, que
es la injusticia, tiende a expandir su
potencia dañina y a socavar
silenciosamente las bases de
cualquier sistema político y social
por más sólido que parezca» (Exhort.
ap. Evangelii gaudium, 59).

[18] Cf. Carta enc. Laudato si’, 31; 48.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref18
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#31
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#48


[19]Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2015, 2.

[20] Bula de convocación del Jubileo
extraordinario de la Misericordia 
Misericordiae vultus, 12.

[21] Cf. ibíd., 13.

[22] Juan Pablo II, Carta. enc. 
Sollecitudo rei socialis, 38.

[23]Ibíd.

[24] Cf. ibíd.

[25] Cf. Catequesis durante la
Audiencia general (7 enero 2015).

[26] Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2012, 2.

[27] Ibíd.

[28] Cf. Ángelus (6 septiembre 2015).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref19
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref20
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref21
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref22
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref23
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref24
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref25
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150107_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref26
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref27
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref28
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html


[29] Cf. Discurso a una delegación de
la Asociación internacional de
derecho penal (23 octubre 2014).

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/jornada-
mundial-paz-2016/ (31/12/2025)

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html#_ftnref29
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://opusdei.org/es-py/article/jornada-mundial-paz-2016/
https://opusdei.org/es-py/article/jornada-mundial-paz-2016/
https://opusdei.org/es-py/article/jornada-mundial-paz-2016/

	Vence la indiferencia y conquista la paz

