
opusdei.org

Entrevista a Mons.
Mariano Fazio,
vicario del Opus Dei
en Argentina

Reproducimos la entrevista a
Mons. Fazio publicada en el
semanario católico Observador
Semanal. La nota se publicó en
dos partes. Ambas se pueden
descargar en .pdf en su formato
original.

28/09/2012

Monseñor Mariano Fazio (52) es
profesor de Historia, doctor en



Filosofía, ex Rector de la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz de
Roma, autor de numerosos libros y
actual vicario general de la Prelatura
del Opus Dei en la Argentina. En
ocasión de su reciente visita al
Paraguay, pudimos abordar con él
aspectos de su conferencia
denominada “Cooperadores de la
Verdad. El antídoto de Benedicto XVI
contra la dictadura del relativismo”,
título que también lleva su último
libro editado por Ediciones Logos.

Entre otras cosas, Fazio sostiene que
el relativismo es una doctrina en la
que no hay verdad objetiva sino que
todo depende de las opiniones, todo
depende de las circunstancias. "Toda
corriente cultural siempre tiene
algún elemento de verdad, entonces
lo verdadero del relativismo es que
casi todo es relativo, pero la
diferencia está en ese casi. Todo lo
que se refiere a la dignidad de la
persona, eso no es relativo, no es



opinable, tenemos que dar la vida,
incluso, para defender la dignidad de
la persona. Eso implica la defensa de
la vida, la defensa de la familia, la
defensa de los derechos de los padres
en la educación de los hijos, la
libertad religiosa, el poder profesar
públicamente la fe, la fe católica y
cualquier otra fe digna de la persona
humana; eso no es relativo sino que
son valores que, como dice el Papa,
no son negociables", afirma el vicario
argentino.

¿Cómo define el relativismo?

- El relativismo es como una
enfermedad cultural de Occidente.
Según esta postura no hay verdad o
error, bien o mal, objetivos. "Todo es
relativo", lo cual ya es una
contradicción porque esta premisa es
absoluta y no relativa.

¿De dónde viene esta postura tan
extendida en la actualidad?



- En los últimos siglos, hemos tenido
varias corrientes de "pensamiento
fuerte": liberalismo, marxismo,
nazismo… autoproclamados dueños
de la verdad sobre el hombre. A lo
largo de la historia, prometieron
felicidad en la tierra, pero nos dieron
guerras mundiales, odios raciales, los
Gulags, etc. La reacción a las
aplicaciones prácticas de este
pensamiento fuerte ha sido de un
gran desencanto. Entonces, surge la
propuesta del italiano Gianni Vattimo
y otros posmodernos acerca de la
necesidad de desarrollar un " 
pensamiento débil ". De allí cobra
fuerza el relativismo.

¿Cómo se entiende el pensamiento
débil?

- El mismo Gianni Vattimo lo
expresaba así: " Frente a una lógica
férrea y unívoca, necesidad de dar
libre curso a la interpretación; frente
a una política monolítica y vertical del



partido, necesidad de apoyar a los
movimientos sociales trasversales;
frente a la soberbia de la vanguardia
artística, recuperación de un arte
popular y plural; frente a una Europa
etnocéntrica, una visión mundial de
las culturas ".

Entonces, en realidad, " no hay
verdad absoluta ", cada uno tiene su
verdad. Se habla del valor de la
tolerancia con aceptación total de
todas las verdades " chiquitas ". Que
cada uno haga y crea lo que quiere,
siempre que nos respetemos entre
todos.

Pero, esta forma de pensar parece
hasta saludable para la vida social
¿dónde radica entonces el
problema?

- Es que algo de verdad tienen, por
eso tienen seguidores. ¿Cuál es la
verdad de los relativistas? Que " casi
todo es relativo ". Esto sí es verdad



pero es muy diferente de decir que " 
todo es relativo ", esto es falso.

Si tuviéramos que definir algunas
verdades innegociables, que no son
relativas, ¿cuáles serían?

- Dice el Papa Benedicto XVI que se
puede hablar de un núcleo de
verdad innegociable que hacen a
principios innegociables: 1) El
respeto a la vida desde la concepción
hasta la muerte natural; 2) El respeto
a la familia basada en la unión
estable del hombre y la mujer; 3) Los
padres como los primeros y
esenciales, irremplazables
educadores de sus hijos; y, 4) La
necesidad de contar siempre con
libertad religiosa.

Pero, ¿existen cosas opinables o
no?

- Muchas cosas son opinables pero no
todas las opiniones son igual de
válidas. Justamente, el



fundamentalismo consiste en tomar
algo opinable para convertirlo en
dogma. Los fundamentalistas dicen:
"Nada es relativo". Esto es falso. Ej.:
Algunas sectas cristianas de EEUU
que dicen que Dios creó al hombre
en 6 días de 24 horas. Una tontería.

¿Por qué el Papa habla de la
dictadura del relativismo? ¿Dónde
surgió esta idea tan asociada a su
persona y en qué consiste?

- Benedicto XVI denunció la 
Dictadura del Relativismo como
decano cardenalicio en la misa
anterior a la elección Papal, luego de
la muerte de Juan Pablo II. Siguiendo
sus enseñanzas, podemos señalar
entre las características de esta
dictadura: a) Un antropocentrismo
subjetivista o subjetivismo
antropocéntrico en el que cada
persona define hoy el bien y el mal,
la verdad y el error. El hombre es la
medida de todo. Existe una idea de



Dios pero es interiorista, no juega
nada en la realidad; b) Una pérdida
de noción de la naturaleza
humana , cuyo dinamismo de
nuestra naturaleza ayuda a la
perfección. Al negarla, todo se
desvanece. Y como frutos de esta
pérdida de noción de la naturaleza
humana tenemos: la Ideología de
género, en la que el hombre pretende
construirse y deconstruirse a su
antojo en la sexualidad. En Argentina
se aprobó hace unas semanas la Ley
de identidad de género que incluye 5
identidades reconocidas ante la ley: 2
heterosexuales, 2 homosexuales y la
transexual. También podemos citar
el fruto de la manipulación genética
y la extendida mentalidad abortista;
c) Una pérdida de confianza en la
capacidad de alcanzar la verdad.
Es notable que el Escudo Episcopal
del entonces recién nombrado
Obispo de Múnich, antiguo profesor
de la Universidad, Joseph Ratzinger
era: "Cooperadores de la verdad".



Cuando lo sorprendieron con el
cargo dijo que trataría de seguir a la
verdad. Parece demasiado grande,
pero si no existe, todo se pierde.

¿ Por qué se habla de una ruptura
entre fe y razón? ¿Es ésto
verdadero?

Se puede decir que después de la
Edad Media se fue ahondando la
oposición teórica entre razón y fe.
Los cientificistas afirman que las
únicas verdades son las
demostrables científicamente; pero,
traspasan así el límite de su ámbito y
sacan conclusiones teológicas que no
les corresponde. Por ejemplo,
Stephen Hopkins dijo hace poco que "
", pero esta es una opinión personal
como la de cualquier otro. No se
puede decir que sea una conclusión
científica inapelable.

Muchos acusan a la Iglesia de
fomentar el fideísmo en contra de
la razón. ¿Es así?



De ninguna manera, muy por el
contrario, la propuesta tanto de Juan
Pablo II en sus numerosas encíclicas,
sobre todo en " Fides et ratio ", y,
sobre todo, Benedicto XVI, han
insistido en la necesidad de
establecer un nuevo diálogo entre fe
y razón. El relativismo es la ideología
del presente y se apoya precisamente
en un antropocentrismo subjetivista
que no excluye a Dios, pero sí lo
relega; en la pérdida de la noción de
la naturaleza humana y en liberar la
libertad (a los antojos subjetivos). La
fe y la razón pueden poner freno a
esta dictadura del relativismo.

Algunos malinterpretaron la
ponencia del Papa en la
Universidad de Ratisbona. ¿Qué
postura tiene realmente el papado
sobre la fe y la razón?

Lo que ocurrió en Ratisbona fue un
problema de mala interpretación y
de mala comunicación. El tema



tratado en la Universidad por el Papa
tenía el mensaje de que la fe sin
razón es fundamentalismo. Y esto es
verdad. Por ejemplo: el literalismo
bíblico de algunas sectas indican que
el mundo se creó en 6 días de 24
horas, lo cual es absurdo. Sin
embargo, la fe es razonable, no es un
absurdo. Por ejemplo, el logos, el
verbo está identificado con la razón.
Dios es inteligencia, además de ser
amor, belleza y verdad.

La razón sin la fe es racionalismo.
Gracias a la revelación, por ejemplo,
a través de los 10 mandamientos, el
hombre de fe ya sabe lo que otro que
no tiene fe debe descubrir por el uso
de su razón en un esfuerzo mayor.
La fe le da sentido a la existencia. Los
Papas de fines del siglo XIX
defendían la fe frente al
racionalismo; mientras que los
grandes Papas del siglo XX en
adelante defienden la razón más que



otros intelectuales frente a un
mundo que la reduce.

En su opinión, ¿a qué se debe esa
insistencia en este punto relativo a
la racionalidad de la fe por parte
de la Iglesia?

La fe y la razón se necesitan
mutuamente. Una fe sin la luz de la
razón corre el peligro de derivar en
el fundamentalismo, o de recluirse
en lo íntimo de la conciencia
subjetiva, sin alcanzar la realidad.
Una razón abocada únicamente a los
resultados del método empírico-
matemático no podrá dar respuestas
a la pregunta sobre el sentido de la
existencia humana, y se auto excluye
de los ámbitos éticos y religiosos,
dejados a la consideración
subjetivista del individuo. La
armonía fe y razón podrá devolver al
hombre su confianza en conocer la
verdad sobre él mismo, sobre Dios y



sobre el mundo. He aquí el principal
antídoto contra el relativismo.

¿Qué consecuencias sociales tiene
esta relación más armoniosa entre
fe y razón?

Es razonable y necesario defender la
vida, la familia, el rol de los padres
en la educación de sus hijos, la
libertad religiosa. Son principios
naturales que hacen a la sana
laicidad. La Iglesia toma partido en
estos temas no por hacer política, ni
siquiera por hacer campaña
religiosa, sino por defender al
hombre racionalmente de su propia
voracidad. Por otra parte, la razón
del poder y del hacer ¿es ya toda la
razón? Si el progreso, para ser
progreso, necesita el crecimiento
moral de la humanidad, entonces la
razón del poder y del hacer debe ser
integrada con la misma urgencia
mediante la apertura de la razón a
las fuerzas salvadoras de la fe, al



discernimiento entre el bien y el mal.
Sólo de este modo se convierte en
una razón realmente humana. Sólo
se vuelve humana si es capaz de
indicar el camino a la voluntad y esto
sólo lo puede hacer si mira más allá
de sí misma. En caso contrario, la
situación del hombre, en el
desequilibrio entre la capacidad
material, por un lado, y la falta de
juicio del corazón, por otro, se
convierte en una amenaza para sí
mismo y para la creación.

Pero algunos laicistas insisten en
que la Iglesia no tiene nada que
aportar en el mundo secular,
mientras que otros creen que la
Iglesia debe estar en todo. ¿Cuál es
el justo medio?

Ante el clericalismo y el laicismo
radical, Cristo mismo tiene la
respuesta: " Dar al César lo que es del
César y a Dios lo que es de Dios ". Por
suerte hay muchos gobernantes,



como pastores de la Iglesia que
entienden esto muy bien. El mismo
Sarkosy, hasta hace poco presidente
de la Francia laicista, dijo que el
gobierno francés es laico, pero que
reconocía el rol de la Iglesia como
guía moral de los franceses y que
ambas instituciones deben cooperar.
El Obispo de Chiapas, Méjico,
también dijo una gran verdad ante el
estado laicista de su país: Estas dos
posturas se armonizan.

Le agradecemos mucho sus
respuestas. ¿Algún mensaje final
para nuestros lectores?

Me gustaría recordar que uno de los
grandes desafíos de este tiempo para
los cristianos es aprender a amar en
la verdad. Por algo Juan Pablo II dijo
alguna vez que sus dos frases
favoritas tienen relación con la
verdad y corresponden una a la
biblia y otra al lema episcopal del
entonces Cardenal Ratzinger: " La



verdad os hará libres" y
"Cooperadores de la verdad ".
¡Tengámoslo en cuenta! .

//Observador Semanal

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/entrevista-a-
mons-mariano-fazio-vicario-del-opus-

dei-en-argentina/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/entrevista-a-mons-mariano-fazio-vicario-del-opus-dei-en-argentina/
https://opusdei.org/es-py/article/entrevista-a-mons-mariano-fazio-vicario-del-opus-dei-en-argentina/
https://opusdei.org/es-py/article/entrevista-a-mons-mariano-fazio-vicario-del-opus-dei-en-argentina/
https://opusdei.org/es-py/article/entrevista-a-mons-mariano-fazio-vicario-del-opus-dei-en-argentina/

	Entrevista a Mons. Mariano Fazio, vicario del Opus Dei en Argentina

