
opusdei.org

El Papa encuentra
una multitud en
Marienfeld

Alrededor de 800.000 jóvenes se
han congregado en Marienfeld,
a 20 kilómetros de Colonia, para
estar con el Papa. En el
momento más esperado de la
JMJ, jóvenes de todo el mundo
escucharon de Benedicto XVI
un profundo elogio de la
santidad. "Los santos son los
verdaderos reformadores. Sólo
de los santos, sólo de Dios,
proviene la verdadera
revolución, el cambio decisivo
del mundo". Publicamos el



texto íntegro con las palabras
del Santo Padre.

21/08/2005

Queridos jóvenes:

En nuestra peregrinación con los
misteriosos Magos de Oriente hemos
llegado al momento que san Mateo
describe así en su Evangelio:
«Entraron en la casa (sobre la que se
había parado la estrella), vieron al
niño con María, y cayendo de rodillas
lo adoraron» (Mt 2,11). El camino
exterior de aquellos hombres
terminó. Llegaron a la meta. Pero en
este punto comienza un nuevo
camino para ellos, una peregrinación
interior que cambia toda su vida.
Porque seguramente se habían
imaginado a este Rey recién nacido
de modo diferente. Se habían
detenido precisamente en Jerusalén



para obtener del Rey local
información sobre el Rey prometido
que había nacido. Sabían que el
mundo estaba desordenado y por eso
estaban inquietos. Estaban
convencidos de que Dios existía, y
que era un Dios justo y bondadoso.
Tal vez habían oído hablar también
de las grandes profecías en las que
los profetas de Israel habían
anunciado un Rey que estaría en
íntima armonía con Dios y que, en su
nombre y de parte suya,
restablecería el orden en el mundo.
Se habían puesto en camino para
encontrar a este Rey; en lo más
hondo de su ser buscaban el derecho,
la justicia que debía venir de Dios, y
querían servir a ese Rey, postrarse a
sus pies, y así servir también ellos a
la renovación del mundo. Eran de
esas personas que «tienen hambre y
sed de justicia» (Mt 5, 6). Un hambre
y sed que les llevó a emprender el
camino; se hicieron peregrinos para



alcanzar la justicia que esperaban de
Dios y para ponerse a su servicio.

Aunque otros se quedaran en casa y
les consideraban utópicos y
soñadores, en realidad eran seres
con los pies en tierra, y sabían que
para cambiar el mundo hace falta
disponer de poder. Por eso, no
podían buscar al niño de la promesa
si no en el palacio del Rey. No
obstante, ahora se postran ante una
criatura de gente pobre, y pronto se
enterarán de que Herodes – el Rey al
que habían acudido – le acechaba
con su poder, de modo que a la
familia no le quedaba otra opción
que la fuga y el exilio. El nuevo Rey
era muy diferente de lo que se
esperaban. Debían, pues, aprender
que Dios es diverso de cómo
acostumbramos a imaginarlo. Aquí
comenzó su camino interior.
Comenzó en el mismo momento en
que se postraron ante este Niño y lo
reconocieron como el Rey prometido.



Pero debían aún interiorizar estos
gozosos gestos.

Debían cambiar su idea sobre el
poder, sobre Dios y sobre el hombre
y, con ello cambiar también ellos
mismos. Ahora habían visto: el poder
de Dios es diferente al poder de los
grandes del mundo. Su modo de
actuar es distinto de como lo
imaginamos, y de como quisiéramos
imponerle también a Él. En este
mundo, Dios no le hace competencia
a las formas terrenales del poder. No
contrapone sus ejércitos a otros
ejércitos. Cuando Jesús estaba en el
Huerto de los olivos, Dios no le envía
doce legiones de ángeles para
ayudarlo (cf. Mt 26,53). Al poder
estridente y pomposo de este mundo,
Él contrapone el poder inerme del
amor, que en la Cruz – y después
siempre en la historia – sucumbe y,
sin embargo, constituye la nueva
realidad divina, que se opone a la
injusticia e instaura el Reino de Dios.



Dios es diverso; ahora se dan cuenta
de ello. Y eso significa que ahora
ellos mismos tienen que ser
diferentes, han de aprender el estilo
de Dios.

Habían venido para ponerse al
servicio de este Rey, para modelar su
majestad sobre la suya. Éste era el
sentido de su gesto de acatamiento,
de su adoración. Una adoración que
comprendía también sus presentes –
oro, incienso y mirra –, dones que se
hacían a un Rey considerado divino.
La adoración tiene un contenido y
comporta también una donación. Los
personajes que venían de Oriente,
con el gesto de adoración, querían
reconocer a este niño como su Rey y
poner a su servicio el propio poder y
las propias posibilidades, siguiendo
un camino justo. Sirviéndole y
siguiéndole, querían servir junto a Él
la causa de la justicia y del bien en el
mundo. En esto, tenían razón. Pero
ahora aprenden que esto no se puede



hacer simplemente a través de
órdenes impartidas desde lo alto de
un trono. Aprenden que deben
entregarse a sí mismos: un don
menor que éste es poco para este
Rey. Aprenden que su vida debe
acomodarse a este modo divino de
ejercer el poder, a este modo de ser
de Dios mismo. Han de convertirse
en hombres de la verdad, del
derecho, de la bondad, del perdón, de
la misericordia. Ya no se
preguntarán: ¿Para qué me sirve
esto? Se preguntarán más bien:
¿Cómo puedo servir a que Dios esté
presente en el mundo? Tienen que
aprender a perderse a sí mismos y,
precisamente así, a encontrarse a sí
mismos. Saliendo de Jerusalén, han
de permanecer tras las huellas del
verdadero Rey, en el seguimiento de
Jesús.

Queridos amigos, podemos
preguntarnos lo que todo esto
significa para nosotros. Pues lo que



acabamos de decir sobre la
naturaleza diversa de Dios, que ha de
orientar nuestras vidas, suena bien,
pero queda algo vago y difuminado.
Por eso Dios nos ha dado ejemplos.
Los Magos que vienen de oriente son
sólo los primeros de una larga lista
de hombres y mujeres que en su vida
han buscado constantemente con los
ojos la estrella de Dios, que han
buscado al Dios que está cerca de
nosotros, seres humanos, y que nos
indica el camino.

Es la muchedumbre de los santos –
conocidos o desconocidos – mediante
los cuales el Señor nos ha abierto a lo
largo de la historia el Evangelio,
hojeando sus páginas; y lo está
haciendo todavía. En sus vidas se
revela la riqueza del Evangelio como
en un gran libro ilustrado. Son la
estela luminosa que Dios ha dejando
en el transcurso de la historia, y
sigue dejando aún. Mi venerado
predecesor, el Papa Juan Pablo II, ha



beatificado y canonizado a un gran
número de personas, tanto de
tiempos recientes como lejanos. En
estas figuras ha querido
demostrarnos cómo se consigue ser
cristianos; cómo se logra llevar una
vida del modo justo: a vivir a la
manera de Dios. Los beatos y los
santos han sido personas que no han
buscado obstinadamente la propia
felicidad, sino que han querido
simplemente entregarse, porque han
sido alcanzados por la luz de Cristo.
De este modo, ellos nos indican la vía
para ser felices y nos muestran cómo
se consigue ser personas
verdaderamente humanas. En las
vicisitudes de la historia, han sido los
verdaderos reformadores que tantas
veces han remontado a la
humanidad de los valles oscuros en
los cuales está siempre en peligro de
precipitar; la han iluminado siempre
de nuevo lo suficiente para dar la
posibilidad de aceptar – tal vez en el
dolor – la palabra de Dios al terminar



del obra del creación: «Y era muy
bueno». Basta pensar en figuras
como san Benito, san Francisco de
Asís, santa Teresa de Ávila, san
Ignacio de Loyola, san Carlos
Borromeo, a los fundadores de las
órdenes religiosas del siglo XVIII, que
han animado y orientado el
movimiento social, o a los santos de
nuestro tiempo: Maximiliano Kolbe,
Edith Stein, Madre Teresa, Padre Pío.
Contemplando estas figuras
comprendemos lo que significa
«adorar» y lo que quiere decir vivir a
medida del niño de Belén, a medida
de Jesucristo y de Dios mismo.

Los santos, hemos dicho, son los
verdaderos reformadores. Ahora
quisiera expresarlo de manera más
radical aún: sólo de los santos, sólo
de Dios, proviene la verdadera
revolución, el cambio decisivo del
mundo. En el siglo pasado hemos
vivido revoluciones cuyo programa
común fue no esperar nada de Dios,



sino tomar totalmente en las propias
manos la causa del mundo para
transformar sus condiciones. Y
hemos visto que, de este modo, un
punto de vista humano y parcial se
tomó como criterio absoluto de
orientación. La absolutización de lo
que no es absoluto, sino relativo, se
llama totalitarismo. No libera al
hombre, sino que le priva de su
dignidad y lo esclaviza. No son las
ideologías las que salvan el mundo,
sino sólo dirigir la mirada al Dios
viviente, que es nuestro creador, el
garante de nuestra libertad, el
garante de lo que es realmente
bueno y auténtico. La revolución
verdadera consiste únicamente en
mirar a Dios, que es la medida de lo
que es justo y, al mismo tiempo, es el
amor eterno. Y, ¿qué puede
salvarnos, si no es el amor?

Queridos amigos, permitidme que
añada sólo dos breves ideas. Muchos
hablan de Dios; en el nombre de Dios



se predica también el odio y se
practica la violencia. Por tanto, es
importante descubrir el verdadero
rostro de Dios. Los Magos de Oriente
lo encontraron cuando se postraron
ante el niño de Belén.«Quien me ha
visto a mí, ha visto al Padre», dijo
Jesús a Felipe (Jn 14,9). En Jesucristo,
que por nosotros permitió que su
corazón fuera traspasado, en Él se ha
manifestado el verdadero rostro de
Dios. Lo seguiremos junto con la
muchedumbre de los que nos han
precedido. Entonces iremos por el
camino justo.

Esto significa que no nos
construimos un Dios privado, un
Jesús privado, sino que creemos y
nos postramos ante el Jesús que nos
muestran las Sagradas Escrituras, y
que en la gran comunidad de fieles
llamada Iglesia se manifiesta
viviente, siempre con nosotros y al
mismo tiempo siempre ante de
nosotros. Se puede criticar mucho a



la Iglesia. Lo sabemos, y el Señor
mismo nos lo ha dicho: es una red
con peces buenos y malos, un campo
con trigo y cizaña. El Papa Juan Pablo
II, que nos ha mostrado el verdadero
rostro de la Iglesia en los numerosos
santos que ha proclamado, también
ha pedido perdón por el mal causado
en el transcurso de la historia por las
palabras o los actos de hombres de la
Iglesia. De este modo, también a
nosotros nos ha hecho ver nuestra
verdadera imagen, y nos ha
exhortado a entrar, con todos
nuestros defectos y debilidades, en la
muchedumbre de los santos que
comenzó a formarse con los Magos
de Oriente. En el fondo, consuela que
exista la cizaña en la Iglesia. Así, no
obstante todos nuestros defectos,
podemos esperar estar aún entre los
que siguen a Jesús, que ha llamado
precisamente a los pecadores. La
Iglesia es como una familia humana,
pero es también al mismo tiempo la
gran familia de Dios, mediante la



cual Él establece un espacio de
comunión y unidad en todos los
continentes, culturas y naciones. Por
eso nos alegramos de pertenecer a
esta gran familia; de tener hermanos
y amigos en todo el mundo. Justo
aquí, en Colonia, experimentamos lo
hermoso que es pertenecer a una
familia tan grande como el mundo,
que comprende el cielo y la tierra, el
pasado, el presente y el futuro de
todas las partes de la tierra. En esta
gran comitiva de peregrinos,
caminamos junto con Cristo,
caminamos con la estrella que
ilumina la historia.

«Entraron en la casa, vieron al niño
con María, su madre, y cayendo de
rodillas lo adoraron» (Mt 2,11).
Queridos amigos, ésta no es una
historia lejana, de hace mucho
tiempo. Es una presencia. Aquí, en la
Hostia consagrada, Él está ante
nosotros y entre nosotros. Como
entonces, se oculta misteriosamente



en un santo silencio y, como
entonces, desvela precisamente así el
verdadero rostro de Dios. Por
nosotros se ha hecho grano de trigo
que cae en tierra y muere y da fruto
hasta el fin del mundo (cf. Jn 12,24).
Él está presente, como entonces en
Belén. Y nos invita a esa
peregrinación interior que se llama
adoración. Pongámonos ahora en
camino para esta peregrinación del
espíritu, y pidámosle a Él que nos
guíe. Amén.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/el-papa-
encuentra-una-multitud-en-marienfeld/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/el-papa-encuentra-una-multitud-en-marienfeld/
https://opusdei.org/es-py/article/el-papa-encuentra-una-multitud-en-marienfeld/
https://opusdei.org/es-py/article/el-papa-encuentra-una-multitud-en-marienfeld/

	El Papa encuentra una multitud en Marienfeld

