
opusdei.org

El mensaje de san
Josemaría:
contenidos
particularmente
relevantes en el
contexto actual

La visión de Escrivá es la de
una Iglesia que se abre al
mundo, haciéndose presente
con eficacia redentora en todos
los ámbitos de la sociedad, por
medio de la vida ordinaria de
todos los bautizados, de su
trabajo y de su actuación,
vividos con la fe y la caridad de
Cristo, y que de esa manera



procura renovar el mundo
“desde dentro”.

12/12/2023

Sumario

Introducción
El primer redescubrimiento de
la vida ordinaria: la Reforma
protestante
Ética protestante del trabajo,
motivación religiosa y sello de
la modernidad
El trabajo humano en la
perspectiva cristológica. El
“segundo redescubrimiento” de
la vida ordinaria: Josemaría
Escrivá
Consecuencias ascéticas y
eclesiológicas. La Iglesia como
“barco del mundo”

1. 
2. 

3. 

4. 

5. 



Mentalidad laical, amor a la
libertad y espíritu de no
discriminación
En camino hacia una sociedad
cristiana de la modernidad:
unidad de vida, libertad y
responsabilidad personal
Estado secular y pluralismo. La
responsabilidad del cristiano
corriente ante la historia
Una respuesta no integrista y no
fundamentalista a la perenne
misión de la Iglesia

En nuestra época los cristianos
somos cada vez más conscientes de la
necesidad de preservar en este
mundo la fe cristiana. Con
frecuencia, esa conciencia
desemboca en una superficial
invitación a comprometerse en el
mundo pertrechados con símbolos
cristianos o, incluso, a atribuir un

6. 

7. 

8. 

9. 



mandato político en sentido estricto
a la Iglesia como institución oficial,
desconociendo la libertad legítima de
los fieles. 

La visión de Escrivá, en cambio, es la
de una Iglesia que se abre al mundo,
haciéndose presente con eficacia
redentora en todos los ámbitos de la
sociedad, por medio de la vida
ordinaria de todos los bautizados, de
su trabajo y de su actuación, vividos
con la fe y la caridad de Cristo, y que
de esa manera procura renovar el
mundo “desde dentro”.

1. Introducción

Comienzo con un hecho anecdótico
del que tengo noticias gracias a un
colega mío. No lejos de Roma, en las
cercanías de la localidad de Pereto,
junto a los Abruzzos se encuentra un
santuario mariano en el que se
venera a Nuestra Señora bajo la
advocación de Madonna dei



Bisognosi, “Nuestra Señora de los
Necesitados”. En el santuario, ahora
restaurado, se encuentra un gran
fresco del Juicio Final. Realizado por
autores de la zona a finales del siglo
XV, es una grandiosa obra de arte,
que habla un claro lenguaje. A un
lado está el paraíso: aparece poblado
exclusivamente por clérigos, monjas
y religiosos. En el purgatorio, se ven
representantes de todos los oficios
entonces conocidos, cristianos
corrientes de todas clases1.

El mensaje es nítido: el ideal de la
vida cristiana y de la perfección es el
apartamiento del mundo; la
“imitación de Cristo” de manera
consecuente y radical sólo es posible
en el alejamiento de la vida terrena
ordinaria. Quien vive en el mundo,
necesariamente se mancha las
manos, es decir, el alma, y después
de esta vida necesita purificación, no
puede llegar a santificarse en medio
del mundo.



En el horizonte de esta perspectiva se
entiende quizá por qué en el año
1928 el joven Josemaría Escrivá
tropezó con la desconfianza, el
rechazo o la incomprensión de no
pocos de sus contemporáneos.
Afirmaba, en efecto, que todos los
cristianos, sin excepción, están
llamados a la santidad, a la plenitud
de la vida cristiana, a la amistad
íntima con Dios y a la identificación
con Cristo; y que lo están en medio
de la vida ordinaria, en el tráfago de
la profesión y las preocupaciones
cotidianas, en la intimidad del amor
matrimonial, en la vida familiar y en
los distintos ámbitos de su
compromiso con la sociedad, la
política y la vida económica. A Dios
se le encuentra en todas partes,
también en el trabajo diario, en la
aparente monotonía de lo corriente.

Las consecuencias de este mensaje
son muchas. Quisiera subrayar, a
continuación, algunas que me



parecen de especial actualidad.
Primero, veremos lo que llamo el
“primer descubrimiento de la vida
ordinaria” por la reforma
protestante el ethos protestante del
trabajo, que ha marcado
profundamente el mundo moderno
(2-3). Después me propongo analizar
brevemente lo que llamo el “segundo
redescubrimiento del la vida
ordinaria” realizado por San
Josemaría Escrivá, su importancia,
sus rasgos fundamentales y su
carácter en cierto sentido innovador
en el seno de la Iglesia Católica (4).
En tercer lugar, mencionaré algunas
consecuencias ascéticas y
eclesiológicas de este
redescubrimiento: el amor a la
libertad y el espíritu de no-
discriminación, rasgos importantes
de lo que San Josemaría llamaba
“mentalidad laical”, y la importancia
de este mensaje en la actuación de
los católicos en una sociedad
marcada por la secularidad y el



pluralismo para abrir un camino
precisamente no-fundamentalista y
no-integrista a la tarea
evangelizadora de la Iglesia y a la
realización de su misión de penetrar
este mundo con la verdad y el
espíritu de Cristo (5-9).

2. El primer
redescubrimiento de la vida
ordinaria: la Reforma
protestante

A veces se oye decir que la
afirmación cristiana del mundo y de
la vida corriente contenida en el
planteamiento apenas esbozado -y,
en particular, la valoración positiva
del trabajo profesional- no es más
que una tardía asunción de lo que ya
desde la Reforma había sido
reconocido de modo general en el
ámbito no católico. En particular, el 
ethos protestante del trabajo y, sobre
todo, el calvinismo (dentro de él, el



puritanismo) habrían descubierto
hace mucho el valor de la vida
cristiana y la importancia del trabajo
profesional.

¿Es esto verdad? Yo afirmaría que es
verdad en parte. ¿Cuál era la
intención básica de los reformadores
y de sus seguidores?

Lo entenderemos mejor recordando
el modo en que la Iglesia medieval se
entendía a sí misma y planteaba la
vida cristiana. De manera muy
simplificada y algo esquemática,
para el hombre medieval el mundo
cristiano estaba dividido en dos
partes. Una la formaban los clérigos
y los religiosos, competentes para lo
espiritual y para la salud de las almas
de todos los hombres. Los sacerdotes
eran los mediadores entre el mundo
y Dios; y los que, como los religiosos,
se entregaban plenamente a Dios por
medio del rechazo del mundo,
mantenían a flote la barca de la



Iglesia con su vida espiritual. La otra
parte la componían los laicos, que
eran responsables de las cosas
temporales, igualmente al servicio
del todo: trabajaban en el campo o en
el taller y hacían la guerra. Por
medio de buenas obras, limosnas y
fundaciones piadosas se
preocupaban de que los sacerdotes
pudieran decir Misa y de que los
monjes y las monjas rezaran e
hicieran penitencia, mientras ellos se
dedicaban a las necesidades de este
mundo. La Iglesia era el barco, los
clérigos y los religiosos remaban, y
los “laicos” eran los pasajeros.

Ahora bien: en la época de la
Reforma, la barca de Pedro había
comenzado a hacer agua; los remeros
se habían cansado, se habían vuelto
perezosos o, sencillamente,
demasiado débiles para hacer
avanzar el barco.



En segundo lugar, de una u otra
forma los reformadores negaban la
idea de que en la Iglesia haya
personas (las pertenecientes al
estado sacerdotal) que tengan una
responsabilidad especial sobre la
salud del conjunto y estén dotados de
facultades que les permitan
representar a Cristo como Cabeza de
la Iglesia. Por eso echaron por la
borda todas las instancias
mediadoras: rechazaron el
sacerdocio ministerial en el sentido
tradicional, los sacramentos y, sobre
todo, la Misa. Dicho con otras
palabras, abolieron la barca en la
que viajaban todos los pasajeros.
Después de la Reforma, cada
individuo está relacionado con Dios
directamente; no necesita que nadie
rece por él, expíe por él y ofrezca
sacrificios o le perdone los pecados.
La fe basta para establecer el
contacto inmediato con el Redentor,
y en esa fe se es salvado.



Pero, ahora, ocupa un primer plano
la preocupación acerca de la certeza
de la propia salvación. Poseer esta
certeza se convierte, por así decirlo,
en resultado del esfuerzo de la
propia fe y se debe preservar en la
vida diaria. Por este camino reciben
las circunstancias vitales de la “vida
corriente” –trabajo, matrimonio, vida
familiar o social, deberes civiles– una
significación eminentemente
religiosa. La eticidad intramundana
no se supera ya mediante la ascesis
monacal: los propios deberes
intramundanos se convierten en
“llamada”, como decía Lutero y
después de él los puritanos
calvinistas; es decir, en una actividad
en la que aparece la voluntad de Dios
para cada uno y que debe ser
santificada, realizándola para la
gloria de Dios y no como un fin en sí
misma.

El ethos protestante del trabajo
recibirá en el puritanismo una



orientación particular. El filosofo
canadiense Charles Taylor ha
expuesto estas cuestiones en su libro
“The Making of the Modern
Identity”2, en especial la concepción
de los calvinistas puritanos ingleses y
norteamericanos; vale la pena volver
a leerlo. Taylor dice: “mientras que el
uso de la expresión ‘vocación’ en las
culturas católicas normalmente
aparecen en conexión con el
sacerdocio o la vida monacal, para
los puritanos la menor ocupación es
una vocación, siempre que sea
provechosa para la humanidad y
distinguida por Dios con una
utilidad. En este sentido, todas las
profesiones merecen la misma
consideración, independientemente
de su posición en la jerarquía social” 
3.

Para el puritano la existencia del
hombre en el mundo, especialmente
el matrimonio y el trabajo, es una
realidad vital querida por Dios a la



que el hombre no debe sustraerse.
Todo depende de que estas
realidades sean aprovechadas
únicamente por amor a Dios y no por
amor al mundo. De ahí resulta –por
citar al teólogo puritano Joseph Hall
(1574-1656)– que la meta de nuestra
vida es “servir a Dios, sirviendo a los
hombres por medio del trabajo en la
profesión”4. En efecto: tanto el
luteranismo como el puritanismo
calvinista, y más tarde también el
pietismo y el metodismo, han
redescubierto el valor religioso y
cristiano de la vida corriente; por
esta razón han fomentado también
un cristianismo activo, caracterizado
por la preservación de la fe en el
compromiso caritativo y social.

3. Ética protestante del
trabajo, motivación religiosa
y sello de la modernidad

En este redescubrimiento había
desde el comienzo un punto débil.



Los reformadores mantenían la tesis
de que el mundo y el hombre están
radicalmente corrompidos por el
pecado, siendo la fe el único camino
posible para escapar a esta
corrupción; solamente así podía
resultar grata a Dios la vida en este
mundo. No desaparecía, sin
embargo, la corrupción interna de
todo lo terreno. En realidad, por
tanto, ni la idea luterana del trabajo
como “vocación” ni la idea calvinista-
puritana de la santificación del
trabajo conducían a la redención del
mundo, a su sanación interna y a su
santificación.

En efecto, ni Lutero ni los calvinistas
consiguieron entender la Redención
como un re-establecimiento de la
creación o una “nueva creación” en
Cristo. El ethos del trabajo de los
puritanos no era más que un medio
para trascender el mundo mediante
una actitud religiosa, para poder
dirigirse a Dios y aumentar su gloria



en medio de las actividades y
condicionamientos de este mundo y
de la vida ordinaria. En cierto
sentido, se trata de una forma
secularizada del ideal ascético
monacal. Lo redimido no es el
mundo, sino sólo el individuo que, en
último término, se separa del mundo.
Falta una relación intrínseca entre
trabajo y Redención.

De la quiebra final de la unidad entre
ethos puritano del trabajo y
motivación religiosa, surgió de
manera no irrelevante el sello que
marca el mundo moderno.
Mundanidad y conciencia religiosa
se vuelven concurrentes, y se alejan
finalmente la una de la otra. Cuando
desaparece la base religiosa y los
motivos religiosos originarios se abre
paso a un proceso de secularización;
cuando se suprime incluso la veste
religiosa, como una pieza de ropa
que se ha quedado pequeña, nos
encontramos de nuevo con un



mundo laboral embebido de
racionalidad económica y de
eficiencia productora de progreso,
pero cerrado ante toda
trascendencia. Se hace imposible
volver a establecer una conexión
entre la vida ordinaria y cotidiana
(en particular, el trabajo profesional
ordinario) y la relación amorosa del
hombre con Dios y su tarea como
discípulo de Cristo; hasta parece
resultar superfluo.

4. El trabajo humano en la
perspectiva cristológica. El
“segundo redescubrimiento”
de la vida ordinaria:
Josemaría Escrivá

Los reformadores querían poner la
Iglesia cabeza abajo. Pero, ¿no
hubiera sido mejor devolverle el
fundamento perdido: volver a
descubrir la vocación universal a la
santidad y el valor santificador de la



vida ordinaria en medio del mundo,
sobre la base del “Evangelio del
trabajo”? Esto hubiera supuesto, en
primer término, mantener la
decisiva tradición católica: la Iglesia
como el gran barco en el que todos
nos salvamos; naturalmente por
nuestra fe, pero no como
“logro” (achievement) de nuestra fe,
sino sólo y únicamente por las obras
de Jesucristo y por sus méritos, con
los que está construido el barco de la
Iglesia y que nos llegan siempre a
través de los sacramentos de la
Iglesia.

Curiosamente, también en la Iglesia
Católica era tan grande el poder de la
tradición que, en el campo de la fe
católica genuina y en orden a una
teología del trabajo y, en general, de
la vida ordinaria, apenas se
extrajeron consecuencias relativas a
la bondad fundamental del mundo.
Mientras que la relación establecida
por el protestantismo entre fe y



mundo y el ethos del trabajo
resultante fomentó sin duda excesos
de secularización y de separación -o
incluso contraposición- entre fe y
existencia en el mundo, el peso de la
tradición católica-medieval condujo a
un conflicto no menos explosivo
entre fe y mundo moderno. Hasta el
Concilio Vaticano II se manifestó en
el rechazo de la modernidad en
algunas de sus manifestaciones más
características (como la libertad de
religión, de conciencia y de prensa) a
partir de una fundamentación
religiosa; así como en una profunda
desconfianza frente al ethos de la
cultura política y a la realidad
moderna del mundo del trabajo y de
la economía (anticapitalismo;
rechazo de los sindicatos, del afán de
beneficio y del espíritu de
competencia; cierto antisemitismo
motivado cada vez más en razones
socioeconómicas y políticas).



La identificación -tan extendida-
entre el ideal de perfección ascética
de los religiosos y el esquema ideal
de la vida cristiana y del orden social
y estatal católico; el rechazo de la
modernidad y de la orientación hacia
el mundo derivada de ella; y una
desconfianza frente a la libertad y el
pluralismo profundamente
arraigada, constituyen la variante
típicamente católica de la separación
entre fe y mundo moderno. Llevaron
a considerar como cristianos de
segunda clase -en lo relativo a la vida
espiritual y a la responsabilidad
apostólica- a los cristianos corrientes,
a los laicos que se ocupan de las
cosas de este mundo debido a los
imperativos de la vida. Por principio,
la vida en el mundo, el trabajo y la
profesión, así como las obligaciones
de la vida matrimonial y familiar, se
consideraban impedimento para una
verdadera vida cristiana y para el
esfuerzo por alcanzar la perfección
cristiana. Las virtudes unidas al



trabajo profesional ordinario, como
la laboriosidad, la honestidad, la
honradez y la sana competitividad,
apenas se ponían en relación con la
vida espiritual y con el mandato
cristiano del amor. Todos los intentos
de superar el abismo entre fe y
mundo moderno y de vencer el
creciente alejamiento de la
modernidad respecto de Dios, se
basaban en el propósito de actuar
sobre este mundo “desde fuera”, en
cierto sentido, y “desde arriba”, es
decir, de una manera “clerical”. En el
mejor de los casos, se veía en los
laicos a colaboradores en el
apostolado de la jerarquía
eclesiástica. Su vida espiritual se
reducía a la posibilidad de participar
de algún modo en la espiritualidad
de las diversas órdenes religiosas. Así
no es posible pensar la vida
espiritual y la acción apostólica del
cristiano normal a partir del mundo
y de la vida ordinaria en él.



Exactamente aquí aparece el
“redescubrimiento católico” de la
vida ordinaria, realizado por
Josemaría Escrivá. Ante estudiantes,
profesores y empleados de la
Universidad de Navarra afirma en
una homilía del año 1967, publicada
bajo el título de “Amar al mundo
apasionadamente” y frecuentemente
citada5: “el mundo no es malo,
porque ha salido de las manos de
Dios, porque es criatura suya, porque
Yaveh lo miró y vio que era bueno.
Somos los hombres los que lo
hacemos malo y feo, con nuestros
pecados y nuestras infidelidades. No
lo dudéis, hijos míos: cualquier modo
de evasión de las honestas realidades
diarias es para vosotros, hombres y
mujeres del mundo, cosa opuesta a la
voluntad de Dios. Por el contrario,
debéis comprender ahora –con una
nueva claridad- que Dios os llama a
servirle en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el



quirófano de un hospital, en el
cuartel, en la cátedra universitaria,
en la fábrica, en el taller, en el
campo, en el hogar de familia y en
todo el inmenso panorama del
trabajo, Dios nos espera cada día.
Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las situaciones
más comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir” 6.

Ya no se trata simplemente de
salvarse de un mundo que ha caído
en desorden por el pecado, por
medio de la fe y de su preservación
en una vida de provechosa
laboriosidad. Escrivá llama a
descubrir lo santo, divino y bueno
que está escondido en el mundo, en
el trabajo ordinario, en las
situaciones cotidianas. En este
sentido, se trata de un verdadero
amor al mundo –un “amor correcto”–
y de interés por él, por su situación
más íntima y por su salvación. Para
el cristiano, Dios no solamente está



“más allá” del mundo: lo encuentra
también en él.

Escrivá descubre en el trabajo –así
escribió en el año 1954– la “dignidad
de la vida” y un “deber impuesto por
el Creador” 7: de acuerdo con la
narración bíblica de la creación, Dios
creó al hombre para que trabajara.
El trabajo no es consecuencia del
pecado, sino una tarea querida por
Dios y una vocación que define lo
fundamental de la identidad del
hombre en este mundo.

Con ello queda de manifiesto un
primer y fundamental aspecto. El
amor del cristiano al mundo, esta
básica e incluso apasionada
“afirmación del mundo”, une el amor
de Dios Creador –“y Dios vio que era
bueno”- y el amor de Dios Redentor,
que quería que la creación brillara
en su bondad original como “nueva
creación en Cristo”.



La vida cristiana no consiste sólo en
salvarse de la corrupción de este
mundo por medio de la fe y de una
actitud apropiada, sino en una
transformación interior del hombre
en Cristo efectuada por el Espíritu de
Dios, que ha de conducir también a
la renovación interior y a la
salvación del mundo realizada por la
gracia de Dios: es decir, a su
“santificación”.

Esto nos lleva a un segundo aspecto:
la salvación del mundo y la salvación
del hombre no pueden separarse una
de otra. La “santificación del mundo”
–del trabajo– presupone y está
entrelazada con la santificación de la
persona y su perfección cristiana.
Por consiguiente, la santidad no debe
buscarse en el apartamiento del
mundo. Todavía menos considera
que la condición mundana del
hombre, especialmente el trabajo,
sea un obstáculo o freno en el
camino hacia la unión con Dios y la



perfección en el amor; la ve, al
contrario, como medio y camino
hacia ellas.

En esta perspectiva la “santidad” no
se reduce a mundanidad, ni se
contempla como fruto del esfuerzo
humano. Tampoco se trata de una
“salvación por medio del trabajo”. Es,
en cambio, una “salvación del
trabajo”, una elevación de la vida
ordinaria al nivel de la vida de la
gracia, al plano sobrenatural. Para
Josemaría Escrivá, lo decisivo no es
que los hombres conduzcamos este
mundo a Dios por nuestro trabajo y
nuestros “logros”; es Cristo el que “lo
atrae hacia Sí”, cuando nosotros nos
esforzamos por poner la Cruz de
Cristo en la cumbre de nuestra
actividad humana: cuando hacemos
con el amor de Cristo aquello que
hacemos8.



5. Consecuencias ascéticas y
eclesiológicas. La Iglesia
como “barco del mundo”.

La “afirmación del mundo” y el
“amor al mundo” parecen
contradecir aquella experiencia
primaria que la Biblia pone de
manifiesto: el “mundo” como
enemigo del alma, como tentador y
adversario de Dios. ¿No están en
lucha irreconciliable el amor al
mundo y el amor a Dios? El ethos
puritano de la santificación del
trabajo vivía de esta contraposición,
así como del intento de reorientar el
amor al mundo por medio del amor a
Dios: una actitud recta dirigida
solamente a la gloria de Dios. El
amor al mundo era siempre un
peligro, mientras que la distancia al
mundo e incluso su rechazo eran
presupuesto del amor a Dios9.

Josemaría Escrivá no mantiene una
“ascesis intramundana” (como es



conocido que el sociólogo alemán
Max Weber caracterizaba al ethos
puritano del trabajo). El verdadero
amor a Dios no significa para Escrivá
“superación” ni “rechazo” del
mundo. Es un amor al mundo
concreto, una participación en el
amor a Cristo que salva y supera el
pecado. “Amar el mundo” significa
entrar en él de una manera nueva: a
la manera de Cristo.

La vida ordinaria, las múltiples
ocupaciones en el trabajo, la familia,
la sociedad, el amor entre hombre y
mujer, entre padres e hijos, son tarea
del hombre redimido en Cristo, al
tiempo que medio y camino de unión
con Dios. El trabajo convertido en
oración (servicio al prójimo y
ofrenda en Cristo, simultáneamente)
es camino de purificación interior, de
aceptación amorosa de la Cruz de
Cristo; camino de unión con Dios
propiamente mística, es decir,
obrada por el Espíritu Santo.



La misión de la Iglesia en este mundo
alcanza su objetivo por ese camino.
La Iglesia no es solamente el barco
que conduce a los hombres a la
salvación eterna. Es también el barco
del mundo, hecho nuevamente
navegable por los miembros de la
Iglesia mediante su vida ordinaria,
con libertad y responsabilidad
propia (no como brazo prolongado
de la jerarquía eclesiástica). Los
laicos no son, en absoluto, simples
pasajeros; son también marineros,
mecánicos de a bordo, remeros,
capitanes y timoneles (todo ello
también, naturalmente, en género
femenino).

Pero lo son con la libertad de los
hijos de Dios; la libertad y la
responsabilidad personal son parte
esencial de esa normalidad de la vida
ordinaria. En sus tareas, en la
profesión, la familia o la política
activa, y en todas partes, el cristiano
se mantiene sobre sus propios pies y



actúa con autonomía y
responsabilidad, en unión interna
con la Iglesia y según una conciencia
cristianamente formada. Escrivá no
ofrece una solución a los problemas
de este mundo, salvo precisamente
ésta: concebir la solución de los
problemas del mundo como tarea
cristiana, que cada uno se plantea en
su trabajo ordinario y diario con toda
la radicalidad del seguimiento de
Cristo. Las soluciones concretas ha
de encontrarlas cada uno por sí
mismo. “Vida ordinaria” significa
también libertad personal, ejercicio
bajo la propia responsabilidad de los
derechos ciudadanos y de los
derechos correspondientes al puesto
de trabajo, además de empeño para
que sean también respetados los
derechos de los otros. En resumen,
esto es lo que Escrivà llamaba
“mentalidad laical”.



6. Mentalidad laical, amor a
la libertad y espíritu de no
discriminación

Indudablemente, y decenios antes
del Concilio Vaticano II, Josemaría
Escrivá fue, dentro de la Iglesia
católica, un pionero del
redescubrimiento de un espíritu de
profundo respeto a la libertad,
caracterizado por el rechazo de toda
forma de coerción de las conciencias
y del empleo de la violencia para
conducir a los hombres a la verdad
religiosa. En una de las cartas que
escribió para la formación de los
miembros del Opus Dei insiste en “la
preocupación cristiana por hacer que
desaparezca cualquier forma de
intolerancia, de coacción y de
violencia en el trato de unos
hombres con otros. También en la
acción apostólica – mejor:
principalmente en la acción
apostólica –, queremos que no haya



el menor asomo de coacción” 10. Por
tratarse de un carisma fundacional,
este espíritu fue parte esencial de la
predicación y de la actuación de
Escrivá desde el comienzo.
Lógicamente lo formulaba con la
terminología de su tiempo. La
inmensa mayoría de sus escritos
datan de antes del Concilio, momento
en que todavía no se había abierto el
camino para hablar de un “derecho a
la libertad religiosa” como lo hace la
Declaración Dignitatis humanae del
Concilio Vaticano II.

Escrivá emplea habitualmente la
fórmula introducida por Pío XI11

después de la experiencia de los
movimientos totalitarios modernos y
habla de “libertad de las
conciencias”, expresión que resume
la permanente doctrina católica
sobre el derecho de toda persona a
no ser constreñida a actuar contra su
conciencia.



Sin embargo, la idea del “derecho a
la libertad religiosa” propuesta por el
Concilio Vaticano II va más allá. Es
una doctrina jurídico-política12.
Implica una determinada concepción
de la sociedad y de la política, y
afirma la limitación del poder
temporal: no es competente en
materia religiosa y ha de actuar de
modo neutro e imparcial. De acuerdo
con el Vaticano II esta limitación
también es reconocida por la Iglesia,
y no es otra cosa que el principio de
la sustancial secularidad del Estado.

El mensaje de Josemaría Escrivá no
se mueve en este último nivel.
Constituye una espiritualidad, o,
mejor, un “espíritu”. Uno de sus
rasgos es el espíritu de libertad y de
responsabilidad personal, que, sin
embargo, hace saltar las fórmulas
tradicionales y se abre a una
comprensión más amplia.



Ciertamente, Escrivá entendía lo que
con la fórmula de Pio XI llamaba
“libertad de las conciencias” en el
marco de las relaciones entre las
personas, y no en el sentido jurídico-
político en que se sitúa la doctrina
del Concilio Vaticano II sobre el
derecho a la libertad religiosa. Ahora
bien, precisamente este espíritu
predicado sin interrupción por el
Fundador del Opus Dei explica su
profunda alegría acerca de la
enseñanza conciliar, como
testimonian las palabras
pronunciadas en una entrevista
publicada en Le Figaro en 1966: “He
defendido siempre la libertad de las
conciencias. No comprendo la
violencia: no me parece apta ni para
convencer ni para vencer; el error se
supera con la oración, con la gracia
de Dios, con el estudio; nunca con la
fuerza, siempre con la caridad.
Comprenderá que siendo ese el
espíritu que desde el primer
momento hemos vivido, las



enseñanzas que sobre este tema ha
promulgado el Concilio sólo pueden
producirme alegría” 13.

Escrivá interpreta en este contexto el
compelle intrare de Lucas 14, 23, que
se hizo célebre en la historia de la
teología católica debido a su
utilización contra los donatistas por
parte de San Agustín: “Ese compelle
intrare no entraña violencia física ni
moral: refleja el ímpetu del ejemplo
cristiano, que muestra en su
proceder la fuerza de Dios” 14. Y,
como rehabilitando el verdadero
espíritu agustiniano, añade las
siguientes palabras del santo obispo
de Hipona: “mirad cómo atrae el
Padre: deleita enseñando, no
imponiendo la necesidad. Así atrae
hacia Él” 15.

Tras el panorama expuesto en las
páginas precedentes adquieren un
significado muy especial
afirmaciones como ésta: “en la



Iglesia y en la sociedad civil no hay ni
fieles ni ciudadanos de segunda
categoría. Tanto en lo apostólico
como en lo temporal, son arbitrarias
e injustas las limitaciones a la
libertad de los hijos de Dios, a la
libertad de las conciencias o a las
legítimas iniciativas. Son
limitaciones que proceden del abuso
de autoridad, de la ignorancia o del
error de los que piensan que pueden
permitirse el abuso de hacer
discriminaciones nada razonables” 
16.

En la mente del Fundador del Opus
Dei esta visión se apoya en una
visión teológica profunda, adecuada
para superar las restringidas
interpretaciones “confesionales” del
mencionado principio de no-
discriminación.



7. En camino hacia una
sociedad cristiana de la
modernidad: unidad de vida,
libertad y responsabilidad
personal

Este breve esbozo quedaría
incompleto si no hiciera referencia a
otro aspecto en el que este espíritu
de amor por la libertad y por la
responsabilidad personal, promovido
por San Josemaría, adquiere suma
importancia: la actuación pública de
los fieles cristianos laicos y su tarea
de ordenar la ciudad terrena y las
estructuras temporales según el
espíritu de Cristo. Es un tema amplio,
en el que de nuevo se plantean las
cuestiones clásicas acerca de las
relaciones entre el poder temporal y
la autoridad espiritual de la Iglesia,
representada ahora en el seno de la
sociedad política por la actuación de
los laicos que intentan en fidelidad a
las enseñanzas de la Iglesia hacer



que la sociedad humana sea
conforme al espíritu de Cristo.

Josemaría Escrivá hablaba de
“unidad de vida” en una perspectiva
estrictamente espiritual. Invitaba a
“saber materializar la vida
espiritual”, para no caer en la
tentación “de llevar como una doble
vida: la vida interior, la vida de
relación con Dios, de una parte; y de
otra, distinta y separada, la vida
familiar, profesional y social, plena
de pequeñas realidades terrenas.” 17.

Es obvio que esta enseñanza no
puede entenderse como un programa
político-religioso al servicio de la
jerarquía eclesiástica y de su
específica misión pastoral. El
fundador del Opus Dei ve a los laicos
–cristianos corrientes, cada uno en
las circunstancias particulares de su
vida- actuar con conciencia cristiana,
católica, con plena libertad y
autonomía; y poner el mundo, no a



los pies de la jerarquía eclesiástica
(por decirlo así), sino a los pies de
Jesucristo: poner la Cruz de Cristo –
su amor salvífico– en la cumbre de
todas las actividades humanas. El
apostolado de los laicos no es para él
primariamente una participación en
la misión de la jerarquía; es una
participación en la misión sacerdotal
del mismo Jesucristo conferida
directamente por el Bautismo,
aunque siempre realizada en
estrecha unión con los legítimos
pastores de la Iglesia (el Romano
Pontífice y los obispos en unión con
él) y en fidelidad a su Magisterio.

Por tanto, Escrivá no concibe a los
laicos como un nuevo brazo secular
de la Iglesia; su apostolado no es la 
longa manus de la jerarquía18. Ésta
era más bien la visión que guiaba a
Pío XI al promover la Acción Católica
y la renovación de un “Estado
cristiano” que, en cuanto poder
temporal, reconoce a la Iglesia



católica como única voz de la verdad
divina. Pío XI proponía una sociedad
bajo la guía de una Iglesia
reconocida por el Estado como
verdadera y única maestra y guía de
los pueblos. Igualmente veía en los
laicos, organizados de modo eficaz y
guiados por la jerarquía, un
instrumento para alcanzar ese fin en
todos los ámbitos de la sociedad.
Solamente de esta manera, afirmaba
el Pontífice, se haría realidad el
Reino de Cristo, es decir, la pax
Christi in regno Christi, “la paz de
Cristo en el Reino de Cristo” 19.
Encontramos citado este lema de Pío
XI en el punto 301 de “Camino” –
pero Escrivá lo entiende en modo
algo diverso.

Escrivá no pretende contraponer el
apostolado de los laicos que él
promueve con otras formas de
apostolado. Amaba la diversidad (la
libertad, en definitiva) también en
los modos de realizar la única misión



de la Iglesia. Tenía una gran estima
por el trabajo desarrollado por tantos
católicos –comprometidos en la
Acción Católica– al servicio de la
Iglesia, tan rico y variado en función
de los tiempos y de los lugares; pero
permanecía fiel al carisma específico
querido para el Opus Dei: “Nuestra
misión es diversa. Los demás
trabajan muy bien; pero para
trabajar de ese modo, ya están ellos.
Lo que Dios nos pide a nosotros es
distinto, la fisonomía de nuestra
labor es otra: el modo nuestro es
laical, secular, de libertad y de
responsabilidad personal. Spiritus
ubi vult spirat (Jn III, 8), el Espíritu
del Señor sopla donde quiere. Y
quiso inspirar la Obra de Dios con
una finalidad y un carácter
peculiares, dentro de la unidad de la
Iglesia” 20.

San Josemaría Escrivá estaba
convencido de la necesidad de que
los cristianos comprometidos en la



política y en los asuntos públicos –
como todos los bautizados– busquen
impregnar todas las estructuras
temporales con el espíritu de Cristo.
Ve a los laicos actuar en plena
libertad con la consiguiente
responsabilidad personal, junto a los
demás hombres que no comparten
su fe. Los contempla como fermento,
fundidos en la masa de los hombres,
iluminando todas las actividades
humanas con la luz de la fe y
esparciendo entre los hombres la sal
de la buena doctrina y de la caridad
de Cristo. La idea del Reino de Cristo
en la sociedad no es un programa
político para Escrivá: “No pienso en
el cometido de los cristianos en la
tierra como en el brotar de una
corriente político-religiosa –sería una
locura-, ni siquiera aunque tenga el
buen propósito de infundir el
espíritu de Cristo en todas las
actividades de los hombres. Lo que
hay que meter en Dios es el corazón
de cada uno, sea quien sea.



Procuremos hablar para cada
cristiano, para que allí donde está –
en circunstancias que no dependen
sólo de su posición en la Iglesia o en
la vida civil, sino del resultado de las
cambiantes situaciones históricas-,
sepa dar testimonio, con el ejemplo y
con la palabra, de la fe que profesa” 
21.

El influjo cristiano ejercido por los
fieles católicos sobre las estructuras
sociales y la conformación de una
sociedad impregnada por la doctrina
de Cristo se desarrollarán de esta
manera en el espíritu de amor a la
“legítima libertad de los demás, en
una pacífica y respetuosa
convivencia”. Aunque Escrivá nunca
teorizó sobre el derecho civil a la
libertad religiosa –no era esta su
misión–, parece haberse anticipado a
lo que sería después el espíritu del
Concilio Vaticano II. Este espíritu ha
llevado a la Iglesia a reconocer en el
nivel jurídico-político la secularidad



del Estado: no de un Estado laicista,
sino laico, secular, que no da
preferencia a ninguna creencia
religiosa por su pretensión de ser la
única verdadera, puesto que “la
verdad no se impone de otra manera,
sino por la fuerza de la misma
verdad” 22.

8. Estado secular y
pluralismo. La
responsabilidad del cristiano
corriente ante la historia

La visión de San Josemaría Escriva
era indudablemente la de una
sociedad humana donde la verdad
redentora de Cristo penetra la
sociedad humana y todas las
estructuras del mundo no por la
fuerza de la coacción de un “brazo
temporal” de la Iglesia –el poder
estatal–, sino mediante la unidad de
vida de los cristianos que saben vivir
su vida ordinaria en libertad y



responsabilidad personal, como
participación en la misión sacerdotal
de Cristo.

La libertad y responsabilidad
personal –enraizadas en la plena
afirmación de la secularidad del
mundo moderno– como “método” y
camino de una nueva evangelización
y penetración cristiana de este
mundo: ¿es esto una perspectiva
realista?

Es indudable que en el curso del
proceso de secularización la Iglesia
ha perdido una gran parte de su
influencia sobre la sociedad y sobre
los hombres; y hay quien se pregunta
si hay aún un futuro para el
Cristianismo23. Desde un punto de
vista histórico y sociológico es cierto
que, como dice el sociólogo católico
Franz Xaver Kaufmann, la
“desaparición de la norma estatal de
pertenencia eclesial” es quizá la
“causa más elemental y de más larga



duración de su retroceso”, ya que “la
voluntariedad no puede nunca ser
tan capilar como la constricción” 24.
No obstante, desde el punto de vista
de la fe y en una perspectiva
teológica hay que decir que la
libertad es siempre, en último
término, más fuerte que la
constricción, porque la fe abre los
corazones de los hombres a la acción
salvadora de la gracia divina, que
transforma, recrea y produce los
“frutos del Espíritu”; mientras que la
constricción, aunque a corto plazo
crea apariencias de penetración
religiosa, conduce a la simple
conformidad externa y termina con
la disolución, como tantas veces ha
demostrado la historia. En definitiva,
la Iglesia está hoy llamada de nuevo
a creer en la libertad, como lo hacia
San Josemaría:: una libertad que se
abre a la fuerza transformadora del
Evangelio y de la gracia de Dios, pero
que es verdadera libertad. Por abrir
el camino a esa “secularidad



cristiana”, el mensaje de Josemaría
Escrivá será un fermento de notable
importancia.

Una historia “hecha por cristianos” -
cristianos corrientes- será fruto de
los esfuerzos de quienes gracias a la
luz de la fe saben vivir
responsablemente la propia libertad
y procuran que esa luz brille,
respetando siempre plenamente los
derechos de libertad de sus
conciudadanos, incluso su derecho a
equivocarse, a estar en el error, o a
ser indiferentes25, y, al mismo tiempo,
intentan colaborar lealmente con
todos los hombres en el amplio
espacio de libertad que una cultura
política secular y abierta permite a
todo el que busca el bien común. El
respeto a esa libertad creará el
terreno que haga que la verdad
nunca sea impuesta por la fuerza de
la coacción en una mezcla
desafortunada de intereses
espirituales y temporales, sino sólo y



únicamente, como dijo el último
Concilio, “por fuerza de la verdad
misma” 26; permitirá también que la
sociedad y todas las realidades
temporales sean conformadas según
el espíritu de Cristo, mediante el
ejercicio responsable de su libertad y
sus derechos civiles por parte de los
cristianos.

9. Una respuesta no integrista
y no fundamentalista a la
perenne misión de la Iglesia

Así, a mi juicio, gracias a su peculiar
combinación de mentalidad laical y
carácter sobrenatural-apostólico, el
espíritu del Opus Dei permite dar
una respuesta no-integrista y no-
fundamentalista a al perenne misión
de la Iglesia de transformar y
renovar este mundo por la fe y el
amor de Cristo.

El “fundamentalista” o “integrista”
sería aquel cristiano que pretendiera



que es función del estado y de su
aparato coercitivo implantar la
integridad de la doctrina moral y
religiosa por las leyes y no solamente
aquello que es indispensable para
una convivencia ordenada y en
justicia de los hombres. Es
“fundamentalista” en este sentido el
que no es capaz de distinguir entre el
nivel político y la integridad de la
verdad religiosa y que por eso
deslegitima el proceso democrático y
sus instituciones cuando a veces
produce decisiones que no
corresponden a la integridad de la
verdad católica, tal como es
enseñada por la Iglesia. Pero pienso
que hoy en día hemos llegado a
comprender la idea fundamental del
estado secular – laico,
confesionalmente neutral no
agresivamente laicista – y la misma
Iglesia hoy defiende el carácter
secular y laico del poder político.
Precisamente frente al reto de la
cultura islámica, que desde su raíz y



su autocomprensión fundacional y
ortodoxa es un integrismo político-
religioso, debemos defender las
raíces cristianas de la secularidad
moderna, raíces que los mismos
cristianos a veces non han
reconocido como tales. Llegar a un
pleno reconocimiento de ellas ha
sido un largo y penoso proceso.

Veo el espíritu del Opus Dei, tal como
fue transmitido por su fundador,
como un fermento esencial y
poderoso de ese proceso. En
consecuencia opto por lo que se
puede llamar “secularidad cristiana”:
una sociedad en la que se encuentran
reconciliadas las exigencias de
verdad y de libertad; donde la
verdad redentora de Cristo penetra
la sociedad humana y todas las
estructuras del mundo no por la
fuerza de la coacción de un “brazo
temporal” de la Iglesia –el poder
estatal–, sino mediante la unidad de
vida de los cristianos que saben vivir



su vida ordinaria en libertad y
responsabilidad personal, como
participación en la misión sacerdotal
de Cristo.

Martin Rhonheimer es Profesor de
Ética y Filosofía Política de la
Universidad Pontificia de la Santa
Cruz de Roma y sacerdote del Opus
Dei.

En estas líneas se recoge la
conferencia que pronunció el 2 de
marzo de 2007 en unas Jornadas
profesionales de actualización en
comunicación institucional de la
Universidad Pontificia de la Santa
Cruz.

Notas

1. Agradezco la observación a Giorgio
Faro; cfr. también G. Faro, Il lavoro



nell’insegnamento del beato
Josemaría Escrivá, Roma 2000, p. 92.

2. Sources of the Self. The Making of
the Modern Identity, Cambridge,
Mass. 1989). Del libro de Taylor tomo
también la metáfora del barco y los
pasajeros (cfr. p. 217).

3. Ibidem, p. 223.

4. Ibidem, p. 225.

5. In: J. Escrivá, Conversaciones, op.
cit., nn. 113–123.

6. Ibidem, n. 114.

7. Carta de 31 de mayo de 1954, cit.
según: J. L. Illanes, La santificación
del trabajo, Madrid 1980, p. 40..

8. Cfr. p. ej. J. Escrivá, Es Cristo que
pasa, op. cit., n. 183.

9. Taylor, op. cit., p. 394.

10. Carta de 9 de enero de 1932, n. 66.



11. Encíclica Non abbiamo bisogno,
de 29 de junio de 1931, III,
Enchiridion delle Encicliche 5: Pio XI,
Edizioni Dehoniane, Bolonia 1995,
815 (n. 780).

12. Cfr. DH 2 (1045).

13. J. Escrivá, Conversaciones, n. 44.

14. J. Escrivá, Amigos de Dios, n. 37.

15. Ibidem, n. 57 ss.

16. Carta de 11 de marzo de 1940, n.
65, 1.

17.J . Escrivá, homilía “Amar al
mundo apasionadamente”, n. 114, en
Conversaciones.

18. Cfr. J. Escrivá, Conversaciones, n.
21.

19. Cfr. Enchiridion delle Encicliche 5,
43 s. (n. 37-39). Cfr. también Pío XI,
Encíclica Quas primas sobre la
institución de la fiesta de Cristo Rey,



Enchiridion 158 ss., sobre todo 183 s.
(n. 154 s.).

20. Carta de 5 de agosto de 1953, n.
18, 2.

21. J. Escrivá, Es Cristo que pasa, n.
183.

22. DH 1 (1044).

23. Cfr. F.-X. Kaufmann, Quale futuro
per il Cristianesimo? Queriniana,
Brescia 2002 (orig. Wie überlebt das
Christentum?, Herder, Friburgo i. Br.
2000).

24. Ibidem, 118.

25. Cfr. DH 2 (1046).

26. DH 1 (1044).

Publicado originalmente en 2015



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/el-mensaje-de-
san-josemaria-contenidos-

particularmente-relevantes-en-el-
contexto-actual/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/
https://opusdei.org/es-py/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/
https://opusdei.org/es-py/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/
https://opusdei.org/es-py/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/
https://opusdei.org/es-py/article/el-mensaje-de-san-josemaria-contenidos-particularmente-relevantes-en-el-contexto-actual/

	El mensaje de san Josemaría: contenidos particularmente relevantes en el contexto actual
	1. Introducción
	2. El primer redescubrimiento de la vida ordinaria: la Reforma protestante
	3. Ética protestante del trabajo, motivación religiosa y sello de la modernidad
	4. El trabajo humano en la perspectiva cristológica. El “segundo redescubrimiento” de la vida ordinaria: Josemaría Escrivá
	5. Consecuencias ascéticas y eclesiológicas. La Iglesia como “barco del mundo”.
	6. Mentalidad laical, amor a la libertad y espíritu de no discriminación
	7. En camino hacia una sociedad cristiana de la modernidad: unidad de vida, libertad y responsabilidad personal
	8. Estado secular y pluralismo. La responsabilidad del cristiano corriente ante la historia
	9. Una respuesta no integrista y no fundamentalista a la perenne misión de la Iglesia


