
opusdei.org

El amor a la Iglesia y
al Papa en Camino

Artículo publicado en "Estudios
sobre Camino", en el que se
recogen las consideraciones de
San Josemaría sobre el amor a
la Iglesia y al Papa.

20/03/2013

«¡Qué alegría, poder decir con todas
las veras de mi alma: amo a mi
Madre la Iglesia Santa!» (Camino, n.
518). «Gracias, Dios mío, por el amor
al Papa que has puesto en mi
corazón» (Camino, n. 573). En estas
dos breves afirmaciones, se nos



desvelan aquellos sentimientos de
Josemaría Escrivá de Balaguer,
todavía sacerdote joven, hacia la
Iglesia y el Papa. El transcurso del
tiempo, escenario de la fiel
correspondencia del santo, no haría
sino afirmar, robustecer y
comprobar con obras, opere et
veritate, esas semillas esparcidas en
su alma por el Divino Sembrador(1).
Pero ya desde aquellos primeros
años de su ministerio sacerdotal, en
Camino recoge el profundo amor a la
Esposa de Cristo y a su Vicario en la
tierra, que se traduce en una sincera
y espontánea expansión de alegría y
acción de gracias a Dios,
manifestando un amor firmemente
enraizado en el corazón, que es
proclamado con la absoluta
seguridad de la fe.

Camino contiene la experiencia
pastoral de Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer acumulada en
sus primeros años de actividad



sacerdotal. La naturaleza de la obra
nos sugiere la manera adecuada de
acceder a su contenido. El autor no
pretende una reflexión teológico-
dogmática sobre los misterios de
nuestra fe, aunque —como es natural
— esos presupuestos subyacen en el
vivir cristiano que presenta.
Volveremos más adelante sobre este
punto. En todo caso, su pretensión
consiste en suscitar en el lector,
ayudado de la gracia divina, deseos
de conversión, de amor y de mejora
espiritual(2). La formalidad propia
de Camino apunta, pues, a la vida
cotidiana del cristiano, a la
traducción existencial de las
exigencias de la fe. Algún lector
podría sentirse decepcionado si
buscase sólo reflexiones teológicas
originales en las que fundamentar,
por ejemplo, el inicio de la
renovación eclesiológica de nuestro
siglo, por citar el ámbito en que
estamos situados. Este método
conduciría a un error de óptica que



invalidase los resultados(3). Con ello
no queremos afirmar que Camino
carezca de originalidad eclesiológica,
sino que su objetivo no es ofrecer
una teología producida en la serena
quietud del estudio, y que
posteriormente incida en la vida
cristiana. Más bien —y aquí radica su
valor— muestra una vida hecha
realidad en el existir concreto del
cristiano que obliga a la teología a
replantearse algunos presupuestos
no siempre completos. En este
sentido, Camino es profundamente
renovador con la perenne novedad
evangélica(4).

El amor a la Iglesia y al Papa
aparecen en Camino como una
confidencia amistosa, y un
testimonio personal de su autor.
«Voy a remover en tus recuerdos
para que se alce algún pensamiento
que te hiera», advierte al lector al
comienzo de sus páginas. En efecto, a
través de expresiones rápidas,



sugerentes, exhortativas y, en todo
caso, iluminadoras, Camino incita a
su interlocutor a despertar en sí
mismo las virtualidades divinas que
el Bautismo ha depositado en su ser.
Subyace en sus palabras el sentido de
que el cristiano ha sido llamado a
una salvación personal, ciertamente,
pero inserto en la comunidad de la
nueva Alianza eterna, fundada en la
Sangre redentora del Dios hecho
Hombre(5). En Camino, las grandes
realidades de nuestra vida en Cristo
son trasladadas a cada cristiano en
un tono íntimo, personal. El autor
desea, de modo expreso, alcanzar
con su pluma la vida corriente y
ordinaria en que se desenvuelve su
quehacer habitual. En este sentido,
se entiende que el amor a la Iglesia y
al Vicario de Cristo no aparezcan a
golpe de argumento teológico, en que
la fides quaerens intellectum prive
sobre otras consideraciones. Más
bien, Camino busca suscitar la fides
quae per charitatem operatur (cfr.



Gal 5, 6), una fe admitida sin
vacilación que lleva, por su propia
dinámica, a ser plasmada en una
vida plena de caridad, de obras.

El amor a la Iglesia y al Romano
Pontífice no son objeto, en
consecuencia, de un tratamiento
apologético o de un estudio teórico
que alimente exclusivamente la
inteligencia cristiana. Este proceso lo
supone adquirido. Es, en cambio, un
compartir con sus hermanos en la fe
la alegría de servir a la Iglesia, el
gozo en la contemplación del
misterio, y hasta un grito de júbilo al
saberse insertado de ese modo en
Cristo. Claro está, todo ello supone
una profunda teología hecha vida, o,
si se quiere, una existencia teologal
que, sin intentar una inquisición
refleja sobre su fe, se expresa en sus
manifestaciones más prácticas. En
las más sencillas y elementales
afirmaciones de Camino se esconde
la secular riqueza de la fe de la



Iglesia. Por eso, encontraremos en el
libro un enlace natural con el
patrimonio doctrinal cristiano: quod
semper, quod ubique, quod ab
omnibus, según la célebre expresión
de S. Vicente de Lerins(6). Y,
añadimos, no sólo con lo que siempre
se ha creído, sino también con
aquello que constantemente los hijos
de la Iglesia han convertido en savia
vivificadora de su existir cristiano(7).

Enseña San Pablo que Cristo amó a la
Iglesia como su esposa entregándose
a Sí mismo para santificarla (Eph 5,
25-26). El Apóstol desvela a los
primeros cristianos de Efeso el rostro
verdadero de la Iglesia: la Esposa
santificada por Cristo. Con ello, nos
introducimos en la primera muestra
de amor de los miembros de la
Iglesia. En efecto, la manifestación de
amor adecuada de los hijos será
reflejar en sus personas el carácter
santo de tal Madre que les ha
engendrado en Cristo. Esa santidad



ontológica de la Iglesia, derramada
desde su Cabeza a los miembros,
impulsa a los cristianos a manifestar
en sus vidas los «frutos de gracia que
el Espíritu produce en los fieles»(8).
En realidad, podría decirse que todo
el contenido de Camino refleja esa
dimensión del amor filial para con la
Iglesia, ya que no pretende otra cosa
que facilitar la santidad personal,
muy particularmente de aquellos
que constituyen la mayoría de sus
miembros, los laicos. A ellos muestra
que el mundo, donde se saben
inmersos, no es algo circunstancial a
lo que deben hacer frente, sino la
materia de su santidad y, también, el
modo específico de su camino
eclesial; de este modo asumen in
Christo et in Ecclesia las realidades
creadas, forjando la continuidad con
el desenlace final de la historia, con
el momento en el que Cristo ceda su
dominio al Padre y Dios sea todo en
todas las cosas (cfr. 1 Cor 15, 28).



Las confidencias personales del
autor de Camino tienen, pues, una
intencionalidad bien clara, que se
percibe a la luz del prólogo mismo:
que el lector entre también por
caminos de santidad, por las sendas
de una vida cristiana conforme a su
nuevo nacimiento en Cristo, y obre
coherentemente con su nuevo ser,
como miembro del Cuerpo de Cristo
que es la Iglesia. La manifestación
del amor por ella será engalanar la
Iglesia-Madre con las virtudes de los
hijos.

De una manera más inmediata, a lo
largo de todo el libro, y
particularmente en los puntos 517 a
527 —puestos bajo el título La Iglesia
— el autor quiere despertar y
consolidar ese amor por la Esposa
Inmaculada: de modo paulatino,
cobran relieve los fundamentos de
ese amor, sus características, sus
exigencias y, en fin, sus
manifestaciones. Naturalmente, todo



ello no aparece de forma sistemática,
sino al hilo de los diversos apartados,
que conducen al lector a tomar en
serio y a responder decididamente a
la vocación divina. Incluida en esa
vocación, emerge una dimensión
intrínseca a la existencia cristiana:
no es posible ser plenamente
cristiano y católico sin un profundo
amor a la Iglesia y al Papa. Toda la
conducta cristiana debe dejarse
impregnar de un amoroso sentire
cum Ecclesia, traducción visible de la
unión fecunda del sarmiento con la
Vid, Cristo (cfr. Ioh 15, 5)(9). Y, como
criterio inmediato de esa vida de
comunión, el cristiano mira al Obispo
de Roma, principio visible de la
unidad de la Iglesia(10).

El fundamento del amor a la
Iglesia

El amor a la Iglesia es, en Camino,
algo connatural al cristiano. Brota
espontáneamente de la meditación



sobre la naturaleza de la Iglesia y
aparece unido inseparablemente con
el amor a Jesucristo, inserto en el
proceso de identificación con Él. No
se puede separar el Cuerpo de su
Cabeza, ni la Esposa del Esposo. La fe
en Jesucristo contiene la fe en la
Iglesia.

a) La fe en la Iglesia

Gracias al magisterio del Concilio
Vaticano II poseemos en nuestros
días una guía segura para penetrar,
desde la fe, en el «misterio de la
Iglesia». En efecto, la Iglesia es una
realidad sobrenatural, que entra en
el contenido del acto de fe. Como tal
la profesamos en el Credo, desde los
primeros Símbolos. La Iglesia,
vinculada en su origen en el tiempo
con la Encarnación del Verbo
redentor(11), lleva en su naturaleza,
en su origen, en su desarrollo y en su
destino final la señal del misterio de
Dios Uno y Trino. Esta Iglesia, en la



que Cristo se hace presente en el
mundo(12), es a la vez palpable y
presente en la vida humana, aun
siendo trascendente a su visibilidad
histórica. Es el reinado de Cristo in
mysterio, creciendo hacia la
consumación final(13).

Para comprender lo que la Iglesia es
hay que contemplarla con la visión
elevada por el don de la fe, y así se
llega, antes que a una comprensión
intelectual —por la que se esfuerzan
los teólogos, aun conscientes de que
nunca llegarán a agotarla—, a una
vivencia interior, una participación
connatural en la ciencia divina que
produce sabiduría y gozo. Es
significativo, a este respecto,
encontrar ya en el primer punto de
Camino dedicado a la Iglesia una
incitación a la meditación del
misterio, tomado espontáneamente
de las palabras del Credo: «"Et unam,
sanctam, catholicam et apostolicam
Ecclesiam!..." —Me explico esa pausa



tuya, cuando rezas, saboreando: creo
en la Iglesia, Una, Santa, Católica y
Apostólica...» (Camino, n. 517). Estas
palabras nos sitúan ante el misterio
de la Iglesia, que es realidad de
gracia invisible e, inseparablemente,
una concreta comunidad visible en la
tierra. Se trata de la Iglesia de
Jesucristo, reconocida en las cuatro
notas clásicas, es decir, aquellas
propiedades de la naturaleza de la
Ecclesia in terris, que la tradición y la
teología han explicitado desde el
artículo del Símbolo profesado, y que
sólo se dan en la Iglesia Católica
como realidad histórica visible.

El encuentro salvador con Cristo sólo
es posible en su comunidad de
salvación, en la Iglesia que Cristo
quiso(14). No hay vida plenamente
cristiana, de Cristo, al margen de su
Iglesia. Esta visibilidad institucional
no es un puro accidente necesario a
nuestra condición humana y, en este
sentido, desprovisto de significado



salvífico. La fe lleva a aceptar que
Cristo ha establecido la dimensión
institucional (sacramentos, jerarquía,
etc.), como medio de salvación,
instrumento de una mediación de
gracia: la Iglesia «es en Cristo como
un Sacramento, o sea signo e
instrumento de la unión con Dios y
de la unidad de todo el género
humano»(15). La fe en la Iglesia se
reconduce a la fe en Cristo, que la ha
dotado de eficacia; la decisión ante la
Iglesia comporta una toma de
posición frente a Cristo (cfr. Lc 10,
16). Ese gusto espiritual
—«saboread», dice el autor(16)— en
la unidad, santidad, catolicidad y
apostolicidad, encierra la confesión
de fe más nuclear en la continuidad
histórica de Cristo en la Iglesia.
Cristo, hoy, sigue ofreciendo la
salvación a cada hombre, en una
comunidad concreta y delimitada.

Pero si la fe es elemento que edifica
la vida cristiana in Ecclesia, Camino



no olvida que, junto a la fe, están los
sacramenta fidei: «¡Qué bondad la de
Cristo al dejar a su Iglesia los
Sacramentos! —Son remedio para
cada necesidad. —Venéralos y queda,
al Señor y a su Iglesia, muy
agradecido» (n. 521). La Iglesia,
dispensadora de los canales de la
gracia, hace accesible, hic et nunc, el
contacto salvífico con Cristo. Pero es
al Señor a quien se dirige, en primer
lugar, el agradecimiento, ya que
quiso, en su infinita bondad, una
nueva economía de gracia por medio
de signos eficaces. Cristo mismo
sigue actuando por medio del gran
sacramento de la Iglesia. Ante la
misericordia divina, nos sugiere
Camino, sólo cabe amor, veneración,
gratitud.

b) El reino de Cristo en la Tierra

La Iglesia es de Jesucristo. Ella es su
cuerpo, su Esposa; Él su Cabeza, su
Señor. Sólo en su nombre y, aún más,



porque Él mismo actúa en Ella, la
Iglesia puede ofrecer remedio a las
necesidades más profundas del
hombre. Pero esto exige dejar paso al
dominio de Cristo en los corazones
humanos, que les hace
verdaderamente libres de las
esclavitudes del pecado. He aquí otro
motivo de amor a la Iglesia, que no
pasa inadvertido a la meditación de
Camino.

Ese señorío de Cristo, presente en
muchos puntos del libro, lo describe
el autor como una realización
conjunta del poder de la gracia
divina y la libre correspondencia
humana. La Iglesia se muestra así
como el ámbito del reinado de Cristo
que se establece por la Palabra de
Dios que, en la Iglesia, suscita la
respuesta de fe; y por los
sacramentos, que realizan
verdaderamente lo anunciado. El
cristiano que deja crecer el Reino en
su vida, deviene portador del reinado



de Cristo, con su vida santa y con su
apostolado: «(...) Si eres generoso...,
si correspondes, con tu santificación
personal, obtendrás la de los demás:
el reinado de Cristo (...)» (Camino, n.
833). El cristiano debe identificarse
con un deseo apasionado de
extender el reino de Cristo —«¡Dios y
audacia! —"Regnare Christum
volumus!"», escribiría en el punto 11
— que lleve a sembrar, en nuestro
caminar terreno, un germen
verdadero del Reino: «(...) —Dios
quiere un puñado de hombres
"suyos" en cada actividad humana. —
Después... "pax Christi in regno
Christi" —la paz de Cristo en el reino
de Cristo» (n. 301).

Veinticinco años después de la
primera edición de Camino en 1939,
el Concilio Vaticano II enseñaría que
toda la Iglesia recibe la misión de
anunciar el reino de Cristo y de
instaurarlo. Ella misma viene a ser,
hic in terris, su germen y



principio(17). Cada cristiano
participa en dicha misión. En Camino
subyace esa comprensión de la
relación existente entre la Iglesia y el
reino de Cristo, y especialmente el
papel de cada cristiano en su
edificación, expuesto en ese diálogo
directo con el lector que caracteriza
la obra del santo. A través de la
Iglesia, el cristiano construye un
Reino —con Cristo—, que, sin duda,
se consumará en el tiempo
escatológico, pero ya ahora se
edifica. Ésta será una de las razones
para amar a la Iglesia y entregarse
con alegría al apostolado: «"Et regni
ejus non erit finas". —¡Su Reino no
tendrá fin! ¿No te da alegría trabajar
por un reinado así?» (n. 906).

Porque la Iglesia es ya el reino de
Cristo en su inicio, y Él es su
fundamento actual y perenne,
Camino transmite esa seguridad que
confiere la promesa de la
indefectibilidad; la Iglesia, que



peregrina entre «las persecuciones
del mundo y los consuelos de Dios»,
como recordaba el Obispo de Hipona,
no decaerá. Esa misma convicción de
siempre debe sostener la fe del
cristiano ante la persecución y la
contradicción —«el árbol de la Iglesia
no hay viento ni huracán que pueda
arrancarlo»— que Dios permite, en
ocasiones, como purificación(18). En
cierto modo, la suerte está decidida
de modo definitivo. Pero el poder
soberano de Dios pide una condición
para desplegarse: «Dios es el de
siempre. —Hombres de fe hacen
falta: y se renovarán los prodigios
que leemos en la Santa Escritura.
—"Ecce non est abbreviata manus
Domini". El brazo de Dios, su poder,
no se ha empequeñecido!» (n. 586).
El autor quiere situarnos en la
perspectiva precisa, ante la fácil
tentación de una visión meramente
humana de la acción de la Iglesia. En
efecto, es el Señor quien sigue
obrando entre los hombres cuando



encuentra fe. Los prodigios, las
intervenciones salvadoras de Dios
que nos narra la Sagrada Escritura se
dan ahora también en su nuevo
Pueblo, pero —como tantas veces nos
advierten los Evangelios— Cristo
exige la fe en Él.

No es Camino un libro que incite a
desear los hechos espectaculares en
la Iglesia, o a solicitar las
intervenciones relampagueantes de
la omnipotencia divina. Ciertamente,
serán necesarias en ocasiones. Sin
embargo, del entero libro se
transparenta ese amor por la acción
extraordinariamente habitual de
Dios en nuestras vidas. Es ilustrativo,
a este respecto, todo el capítulo
dedicado a Cosas pequeñas. Grave
despropósito sería para el cristiano
descuidar, tener en poco, los cauces
habituales en que el Señor, en la
Iglesia, sigue realizando silenciosos
prodigios: la vida sacramental, la
oración, la formación en la fe,



dejarse guiar por la atención pastoral
y materna de la Iglesia. El amor y fe
en Cristo comportan amor y fe en la
Iglesia, donde se incoa el reino, que
crece, hoy y ahora, pero in mysterio,
es decir, desvelado sólo para una
mirada de fe.

c) El cristiano, hijo de la Iglesia:
implicado en su misión

El amor a la Iglesia se fundamenta en
que es obra de Cristo. Él la fundó, le
envía su Espíritu, y sigue presente,
operativo y eficaz, en ella y a través
de ella. La Iglesia, enviada por Él al
mundo universo, recibe la misión de
anunciar y realizar la salvación
efectuada una sola vez por la Sangre
de su Señor. Camino lleva a cada
cristiano a sentirse parte implicada
en la misión: «"Id, predicad el
Evangelio... Yo estaré con vosotros..."
—Esto ha dicho Jesús... y te lo ha
dicho a ti» (n. 904). Quiere despertar,
con estas palabras, esa «memoria»



cristiana de la misión, custodiada en
la Escritura y Tradición(19).

En efecto, se da una continuidad real
entre los discípulos inmediatos de
Jesús, los que vinieron a
continuación en generaciones
sucesivas y los que hoy formamos la
Iglesia en el siglo xx. En cierto modo,
el autor describe la Iglesia como una
gran familia, la «familia de Dios» de
que habla el Apóstol (cfr. Eph 2,
19-22; LG, n. 6), en la que existen
unas costumbres familiares, una
tradición, unos vínculos íntimos
sobrenaturales entre sus miembros;
y, en fin, un destino común, una
misión solidaria, para la que
poseemos unos medios: el Crucifijo y
el Evangelio(20). A los Apóstoles se
les llama en ocasiones «los
primeros»(21), indicando de este
modo que los demás formamos una
cadena que les alcanza en el tiempo,
pero, sobre todo, que «los primeros»
—los Apóstoles, los discípulos, los



que acogieron la Buena Nueva desde
Pentecostés— determinan con su
vida unas conductas normativas para
las generaciones posteriores, un
espíritu que se transmite hecho vida.
En primer lugar está, naturalmente,
el ejemplo del Maestro(22). Después,
la conducta apostólica: «Bebe en la
fuente clara de los "Hechos de los
Apóstoles" (...)» (n. 570); y la de los
discípulos: «(...) procura conocer e
imitar la vida de los discípulos de
Jesús, que trataron a Pedro y a Pablo
y a Juan, y casi fueron testigos de la
Muerte y Resurrección del
Maestro» (n. 925).

Conocer, vivir y amar aquellos
primeros pasos de la Iglesia no será
tanto un puro conocimiento, algo frío
y lejano en el fondo, como tratar de
incorporarse plenamente a una
comunión de fe, esperanza y amor
con los primeros en el tiempo.



La conciencia de participar de una
misma fe, sacramentos y de idéntica
misión —cumplir «un mandato
imperativo de Cristo»(23)—, nos
introduce, pues, en una perspectiva
solidaria, «familiar» decíamos antes,
de la naturaleza de la Iglesia. El
cristiano no puede contemplar la
Iglesia como algo que le es ajeno,
aquello que se observa y juzga
exteriormente. Atentaría contra sí
mismo; él mismo quedaría
incomprensible al margen de su
Familia. Ha de sentirse un miembro
más, llamado por vocación divina.
Camino reafirma esta visión sobre el
modo de ser y vivir in Ecclesia,
cuando enfoca la relación de cada
miembro con la Iglesia como una
relación filial, el vínculo amoroso
que une a un hijo con su Madre.
Basta recordar a S. Cipriano y S.
Agustín para comprobar que nos
hallamos ante el patrimonio genuino
de la Tradición(24). La relación filial
con la Iglesia aparece fuertemente



personalizada: la Iglesia es «mi
Madre»; «yo soy hijo de la
Iglesia»(25).

El amor surgirá como la
manifestación más natural,
apareciendo el rechazo, el desamor,
como una aberración. La Iglesia es
Madre que engendra hijos a la vida
sobrenatural, los alimenta y
robustece con los sacramentos —
especialmente la Eucaristía—, que les
enseña los misterios divinos. Al
considerar la Iglesia como Madre,
cada cristiano puede hacer suyas
aquellas palabras que el Salmista
cantaba sobre Jerusalén: Que se me
pegue la lengua al paladar si no me
acuerdo de ti; si no pongo a Jerusalén
en el centro de mi alegría (Ps 137, 6).
En efecto, la Iglesia es llamada en la
Sagrada Escritura nuestra madre y la
Jerusalén celestial. La llama así S.
Pablo en Gal 4, 26 estableciendo una
contraposición entre la Jerusalén
histórica, representada en Agar, la



esposa esclava de Abraham, y la
Iglesia como pueblo nacido de la
nueva Alianza representada en Sara,
la esposa libre. La Iglesia es la
Jerusalén de arriba, libre; y si a
Jerusalén se le dice Madre, porque
todos han nacido en ella (Ps 137, 5),
cuánto más, esto mismo se dice
ahora a la Iglesia, en la que hemos
nacido como hijos de Dios.

Algunas características del amor a
la Iglesia

El amor a la Iglesia se fundamenta en
una profunda visión de fe en su
naturaleza: la mediación visible por
la que Cristo sigue actuando en la
historia; el reinado de Cristo,
desarrollándose en el tiempo; la
comunión de los discípulos de
Jesucristo, desde los Apóstoles a
nosotros; nuestra Madre, de la que
hemos nacido a la vida de la Gracia.
Motivos todos ellos por los que la



Iglesia es digna de amor, veneración
y fidelidad.

No encontramos en el curso de la
lectura de Camino una definición
teórica, sistemática y detallada, de lo
que es el amor a la Iglesia. En
cambio, podemos percibir los
sentimientos que acompañan dicho
amor, los rasgos característicos que
presenta. En este sentido, el autor
obra de modo natural: el amor se
vive, en primer lugar;
posteriormente, se describe, se
refleja expresamente, y, con todo,
nunca se termina de transmitir por
entero hasta que no se experimenta
de modo personal. En el fondo, el
amor a la Iglesia es un don de Dios.
Por eso, Camino no intenta tanto
convencer a su lector como
acompañarle en un «camino»
interior, descubriéndole la belleza de
la Iglesia, en espera de que la gracia
le remueva e incite a unirse a su
admiración.



a) El amor a la Iglesia lleva a captar,
en una experiencia habitual y
ordinaria, los reflejos de la esencia
íntima de la Iglesia: la Comunión de
los Santos. «Vivid una particular
Comunión de los Santos: y cada uno
sentirá, a la hora de la lucha interior,
lo mismo que a la hora del trabajo
profesional, la alegría y la fuerza de
no estar solo» (n. 545). Vivir en la
Iglesia es, radicalmente, dejarse
inundar por la vida de comunión con
Dios y con la humanidad (cfr. Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 1); con
ello, la fraternidad cristiana, lejana
de una ilustrada filantropía, resulta
una conducta anclada en Cristo:
«"Saludad a todos los santos. Todos
los santos os saludan. A todos los
santos que viven en Éfeso. A todos
los santos en Cristo Jesús, que están
en Filipos". —¿Verdad que es
conmovedor ese apelativo —¡santos!
— que empleaban los primeros fieles
cristianos para denominarse entre
sí? —Aprende a tratar a tus



hermanos» (Camino, n. 469). De esta
convicción de «vivir entre santos»,
ajena a una concepción paradisíaca
que ignorase la caída original(26),
surgen las exigencias amables de la
fraternidad eclesial: la caridad
silenciosa(27), la lealtad
incondicional a los hermanos en la
fe(28), etc.; en definitiva, la fortaleza
que todos los hijos de la misma
Madre han de prestarse entre sí(29).

Amar a la Iglesia supone sentir con
ella, ser partícipe de sus alegrías y
sufrimientos, vivir prácticamente la
gozosa realidad de la comunión de
los santos, abrazando, más allá de
nuestra generación, a todos los que
nos han precedido. Unidos en la
penitencia(30), de nuestra
generación, a todos los que nos han
precedido. Unidos en la
penitencia(30), contemplando en el
cuerpo los sufrimientos de Cristo por
su Iglesia (cfr. Col 1, 24); unidos en el



afán apostólico, por amor a
Jesucristo(31).

b) Otra característica del amor a la
Iglesia, fuertemente reflejada en
Camino, es la dimensión universal
que adquiere ese amor. La Iglesia es
«Católica», «universal»; asume todo
afán noble, y verdaderamente
humano, en Cristo: «¡Católico!:
corazón grande, espíritu abierto»,
exclamará el autor(32). El horizonte
del hijo de la Iglesia es el mundo
entero, que desborda un espíritu
empequeñecido, de cortos vuelos.
Amar a la Iglesia supone amar en
Cristo y para Cristo todas las
realidades humanas salidas del amor
creador de Dios.

El amor a la Iglesia impele, a su vez,
a reconocer la acción del Espíritu
Santo, que actúa donde quiere y
como quiere. Supone alegrarse por el
trabajo que otros realicen en servicio
de la Iglesia: «Es mal espíritu el tuyo



si te duele que otros trabajen por
Cristo sin contar con tu labor»(33).
Denotaría un falso amor el espíritu
exclusivista, que desconfiase por
principio o viese con prejuicios
cualquier iniciativa o movimiento
apostólico que surja en el seno de la
Iglesia. En la Iglesia debe haber
muchos caminos, nos recuerda en el
punto 964: «(...) para que todas las
almas puedan encontrar el suyo, en
esa variedad admirable (...)». Tal
diversidad no atentará a la unidad de
la Iglesia, cuando el Espíritu Santo
está en su origen, pues el Espíritu la
unifica en comunión y ministerio, la
provee y gobierna con diversos
dones jerárquicos y carismáticos, y la
embellece con sus frutos (cfr. Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 4). No
cabe sino alegrarse y amar tal
variedad: «Alégrate, si ves que otros
trabajan en buenos apostolados. —Y
pide, para ellos, gracia de Dios
abundante y correspondencia a esa
gracia (...)» (Camino, n. 965)(34).



Exigencias fundamentales del
amor a la Iglesia

El cristiano, si es consciente de su
vocación, no puede dejar de sentir en
su persona el reflejo de la santidad
de la Iglesia; y, juntamente, su
participación en la misión a ella
confiada. Por el primer título, es
impulsado a traslucir en su vida el
espíritu de su Madre Santa. El amor a
la Iglesia comportará, en segundo
lugar, un estímulo constante para
cumplir con mayor fidelidad la parte
que le corresponde en la misión; y
ese mismo amor le llevará a
defenderla, a amarla en sus
instituciones y a vibrar
interiormente con la vida de la
Iglesia.

a) Aludimos al comienzo de estas
páginas a la santidad de la Iglesia. En
efecto, la Iglesia aparece en la
historia y en el mundo como el
pueblo santificado por la sangre de



Jesucristo; gens sancta, pueblo santo,
lo llama S. Pedro en su primera
epístola (1 Pet 2, 9). La Iglesia es la
Esposa del Cordero Inmaculado. Y el
Concilio Vaticano II parte,
precisamente, de esa santidad de la
Iglesia para recordar a los cristianos
las exigencias de su vocación
bautismal: «por ello, todos, lo mismo
quienes pertenecen a la Jerarquía
que los apacentados por ella, están
llamados a la santidad» (Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 39). San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
durante toda su vida, convirtió en eje
de su ministerio sacerdotal, desde los
primeros años, remover en los
cristianos su conciencia de estar
llamados a la santidad. En Camino, la
llamada universal a la santidad y al
apostolado resuena en todas partes, y
va dirigida, particularmente, a los
cristianos corrientes: «Tienes
obligación de santificarte. —Tú
también. —¿Quién piensa que ésta es
labor exclusiva de sacerdotes y



religiosos? A todos, sin excepción,
dijo el Señor: "Sed perfectos, como mi
Padre Celestial es perfecto"» (n. 291)
(35).

Porque la Iglesia es Santa, la primera
muestra de amor es buscar la
santidad personal y la de los demás
miembros de la Iglesia. Este es el
mejor servicio a la Iglesia y la
manera adecuada de pertenecer en
plenitud a la Iglesia. Para Camino,
pensar en el daño que representa la
infidelidad es un fuerte estímulo
para la propia responsabilidad:
«Tendrás más facilidad para cumplir
tu deber al pensar en la ayuda que te
prestan tus hermanos y en la que
dejas de prestarles, si no eres fiel» (n.
549).

b) La santidad personal comporta de
forma ineludible la misión
apostólica. Es otra exigencia del
amor. Antes considerábamos el
personal compromiso apostólico que



el autor descubre a cada uno: «"Id,
predicad el Evangelio..." (...) te lo ha
dicho a ti» (cfr. n. 904). En Camino se
anticipan —como es sabido— una
serie de características sobre la
misión propia de los fieles laicos que
posteriormente describirá la
Constitución Dogmática Lumen
gentium del Concilio Vaticano II.
Especialmente, cuando el Concilio
resalta la vocación de los laicos al
apostolado y cuando señala su
contribución específica y necesaria
en la misión de la Iglesia (cfr., p. ej.,
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 33).

Naturalmente, las afirmaciones de
Camino al respecto no aparecen
expresadas en un lenguaje
académico. Son más bien, como
corresponde al género del libro,
pautas para un desarrollo concreto.
No es momento de detenernos en
este tema, abundantemente
estudiado, por otra parte. En
definitiva, se trata de enfrentar al



cristiano con su condición y, por
tanto, iluminarle en su actuación en
medio de la sociedad, en el lugar en
que Dios le encuentra, o mejor, con
palabras del Concilio, allí donde le ha
llamado: ibi a Deo vocantur (cfr.
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 31).

El autor, sabedor de que su lector
habitual formará parte de la
imponente cantidad de miembros del
Pueblo de Dios empeñados en los
afanes humanos junto con sus
hermanos los hombres, es consciente
de que su actividad mantendrá una
característica secular y, por tanto,
respetuosa con el valor propio de las
realidades creadas. En esto se
manifiesta también el amor a la
Iglesia: «Cuando bullen, "haciendo
cabeza" de manifestaciones
exteriores de religiosidad, gentes
profesionalmente mal conceptuadas,
de seguro que sentís ganas de
decirles al oído: ¡Por favor, tengan la
bondad de ser menos católicos!» (n.



371). Formulación paradójica del
autor, con la que quiere defender a
la Madre de los defectos de sus hijos.

Sin embargo, porque la actividad de
la mayoría de los cristianos no
responde a un mandato oficial
eclesiástico, cabe la tentación
errónea de pensar que, en cierto
modo, su conducta secular está
lejana de su vocación divina o,
incluso, que no tienen puntos de
contacto. Y, no obstante, sin ser su
actuación cotidiana algo eclesiástico,
es eclesial: nunca se deja de ser
miembro de la Iglesia. Y su amor a la
Iglesia se manifestará en la inquietud
apostólica («Pequeño amor es el tuyo
si no sientes el celo por la salvación
de todas las almas (...)» (n. 796); en
sentirse implicado, allí donde se
desarrolle su actividad, en la misión
apostólica de todos: «Ten presente,
hijo mío, que no eres solamente un
alma que se une a otras almas para
hacer una cosa buena. Esto es



mucho..., pero es poco. —Eres el
Apóstol que cumple un mandato
imperativo de Cristo» (n. 942). Un
mandato que impulsa a cumplir su
misión en su lugar concreto de
trabajo, en la sociedad; sin convertir
en eclesiásticos, obviamente, los
ambientes en que se desarrolla su
quehacer, pero sin olvidar ese
sentire cum Ecdesia, es decir, su
condición de cristiano y que ahí ha
sido llamado por Dios para
impregnar esas realidades con el
espíritu del Evangelio, para trabajar
por el Reino de Cristo(36). Camino
nos recuerda lo absurdo que sería
una doble vida del cristiano que
prescindiese de su condición a la
hora de estar presente en la
edificación de la sociedad humana.
Una actitud así, que redujera la
operatividad de la fe al ámbito
meramente intraeclesial,
desvirtuaría la aportación propia y
específica de los laicos(37). Al
católico se le pide serlo en todas las



circunstancias de la vida. Aún más,
debe estar dispuesto a sacrificar todo
para servir «(...) aun a costa de la
hacienda, de la honra y de la vida, a
la Iglesia de Dios» (n. 519); dispuesto
a soportar todo propter electos, por
la salvación de sus hermanos, como
San Pablo(38).

c) El cristiano es miembro de la
comunidad humana y también —no
puede olvidarlo— de la Iglesia. Su
amor por Ella le conducirá, sin
esperar otros títulos —¡con el
bautismo—, a defender a su Madre
como buen hijo. Camino señala la
especial responsabilidad que
incumbe en este ámbito a aquellos
católicos cuyo trabajo —en los
medios de comunicación social, o por
su cargo en la vida política o por su
preparación científica— tienen una
actividad de gran influencia social,
para que nunca, por sus actuaciones,
se pueda perjudicar a la Iglesia:
«¡Cuántos crímenes se cometen en



nombre de la justicia! —Si tú
vendieras armas de fuego y alguien
te diera el precio de una de ellas,
para matar con esa arma a tu madre,
¿se la venderías?... Pues, ¿acaso no te
daba su justo precio?... —Catedrático,
periodista, político, hombre de
diplomacia: meditad» (n. 400).

Será necesario siempre defender a la
Iglesia; no es el discípulo más que el
Maestro y, como Él, la Iglesia
aparecerá siempre entre los hombres
como signo de contradicción. En
cierto modo, la fidelidad a Jesús
parece llevar ese sello de
autenticidad. Y, no obstante, la
invitación evangélica a asemejarse a
la candidez de la paloma incluye la
astucia de la serpiente. Quizá una
caricatura de la verdadera humildad
—muchas veces originada en el
desinterés personal— ha permitido,
como testimonia la historia,
dejaciones de derechos por parte de
los cristianos —en ocasiones



impuestas por la violencia,
ciertamente— repitiéndose el hecho
del Evangelio: brota la cizaña en la
Viña del Señor. Inimicus horno hoc
fecit (Mt 13, 28). Otras veces, un
complejo de inferioridad frente a un
mundo avasallador en sus conquistas
técnicas y científicas parecía hacer
refugiarse a los cristianos en un
«fideísmo práctico», la fe de
carbonero —profundamente legítima
por otra parte, pero, sin duda,
peligrosa para nuestros tiempos—,
más producida por una retirada del
frente de batalla que por otros
motivos. Se entiende, pues, que
Camino no pacte con ese estado de
cosas: «Antes, como los
conocimientos humanos —la ciencia
— eran muy limitados, parecía muy
posible que un solo individuo sabio
pudiera hacer la defensa y apología
de nuestra Santa Fe. Hoy, con la
extensión y la intensidad de la
ciencia moderna, es preciso que los
apologistas se dividan el trabajo para



defender en todos los terrenos
científicamente a la Iglesia. —Tú... no
te puedes desentender de esta
obligación» (n. 338). Una
manifestación, opere et veritate, de
amor a la Iglesia será, entonces,
procurar el cultivo de la inteligencia
elevada con la luz de la fe, y
alimentada con la doctrina de
Jesucristo.

Si el amor hace sentir a los hijos
cualquier ataque a la Madre como
hecho a uno mismo, sería lamentable
que, aparcando el sentido común,
hubiera cristianos que —por
ingenuidad, o por inconfesables
intereses egoístas— coreasen a
aquellas personas que, de una u otra
forma, tratan irrespetuosamente a la
Iglesia, su fe o sus instituciones.
Refiriéndose a posibles —y reales—
ataques a la Iglesia desde el terreno
científico, nos aconseja: «Servir de
altavoz al enemigo es una idiotez
soberana; y, si el enemigo es enemigo



de Dios, es un gran pecado. —Por
eso, en el terreno profesional, nunca
alabaré la ciencia de quien se sirve
de ella como cátedra para atacar a la
Iglesia» (n. 836). El consejo sigue
siendo actual.

d) Las expresiones en que se
concreta el amor a la Iglesia en
Camino no se reducen a una actitud
de defensa frente a las asechanzas
externas. Es natural que el amor
lleve, de modo primario, al
reconocimiento de las magnalia Dei,
de la acción de Dios, de la grandeza
del obrar divind en su Iglesia.

Camino nos incita, como una
exigencia derivada del amor, al
aprecio y veneración, por ejemplo,
del don del sacerdote ministerial,
fundado en esa representación de
Cristo que es el sacerdote: «El
Sacerdote —quien sea— es siempre
otro Cristo» (n. 66); o también al
respeto por el carisma religioso, en



sus múltiples expresiones queridas
por el Espíritu: «Si no tienes
veneración suma por el estado
sacerdotal y el religioso, no es cierto
que ames a la Iglesia de Dios» (n.
526). El motivo de ese amor se
reconduce, en consecuencia, a la fe
en la presencia de Cristo en sus
ministros, en un caso; o al
reconocimiento del don de Dios a la
Iglesia, en el segundo.

e) En fin, no podía faltar en la obra
del santo, en la que vibra por la
santidad de la Iglesia, una referencia
profunda y radical a la liturgia, a la
oración del Cuerpo místico de Cristo,
Cabeza y miembros. Constituye, por
así decir, la vida interior de la Iglesia
que debe nutrir la vida personal del
cristiano. De otra parte, un miembro
de la Iglesia debe reconocer en la
liturgia un motivo más de
agradecimiento a Dios, que ha
querido esa economía de gracia
accesible al hombre, traducida en



signos; especialmente agradecido se
debe mostrar —lo veíamos antes—
con aquellos signos que realizan
eficazmente lo significado, los
sacramentos (en los que actúa el
mismo Cristo: cfr. n. 521). Toda la
vida litúrgica, no obstante, hace
presente —de diverso modo— el
misterio cristiano. Por ello, es digna
de veneración y necesaria: «Ten
veneración y respeto por la Santa
Liturgia de la Iglesia y por sus
ceremonias particulares. —
Cúmplelas fielmente. —"No ves que
los pobrecitos hombres necesitamos
que hasta lo más grande y noble
entre por los sentidos?" (n. 522).
Respeto que Camino extiende al
cuidado y esplendor con el que se ha
de tratar todo lo relacionado con el
culto divino. El amor al Señor, a la
Iglesia, a la liturgia, lleva a no
escatimar nada ante la magnificencia
divina, según muestra la escena
evangélica de Mt 26, 6-13,
interpretada en Camino, n. 527:



«Aquella mujer que en casa de Simón
el leproso, en Betania, unge con rico
perfume la cabeza del Maestro, nos
recuerda el deber de ser espléndidos
en el culto de Dios. —Todo el lujo, la
majestad y la belleza me parecen
poco. —Y contra los que atacan la
riqueza de vasos sagrados,
ornamentos y retablos, se oye la
alabanza de Jesús: "Opus enim
bonum operata est in me" —una
buena obra ha hecho conmigo».

Sentire cum Ecclesia , en la vida
litúrgica, implica cultivar la vida
interior en consonancia con la
oración «familiar» de la Iglesia; orar
con la liturgia: «Tu oración debe ser
litúrgica. —Ojalá te aficiones a
recitar los salmos, y las oraciones del
misal, en lugar de oraciones privadas
o particulares» (n. 86); cantar con la
liturgia(39); encontrar en su solemne
sobriedad el paso de Dios entre los
hombres(40). Hasta en los detalles
más pequeños, el autor de Camino



descubre la manifestación de una fe
viva, la serena presencia de Dios ante
la que el hombre reconoce su
soberanía, el honor de Dios(41).

Todo lo cual lleva también a apreciar
las ricas expresiones de fe que
encierran las devociones populares:
«¿Quién te ha dicho que hacer
novenas no es varonil? —Varoniles
serán esas devociones, cuando las
ejercite un varón..., con espíritu de
oración y de penitencia» (n. 574).

El amor al Papa

Decíamos al comienzo de estas
páginas que el amor a la Iglesia
constituye uno de los hilos
conductores de Camino con los que
se va enriqueciendo el tejido
sobrenatural de la existencia
cristiana, En el contenido de ese
amor a la Iglesia no puede faltar el
amor al Romano Pontífice. Para el
autor de Camino, el Papa es
sencillamente —con todo lo que



implica— «Pedro», el pescador de
Galilea llamado por Cristo a ser roca
firme sobre la que se habría de
apoyar la fe de sus hermanos, una fe
segura porque cuenta con la oración
infalible de Cristo (cfr. Lc 22, 32).

El Papa, sea quien sea, es Pedro y, en
consecuencia, es el camino seguro
para llegar a Cristo: «Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam», nos
propone el autor como una
orientación para la vida cristiana en
el n. 833. El Romano Pontífice es
contemplado, pues, en su calidad de
Sucesor de Pedro, Cabeza visible de
la Iglesia. Ciertamente, el Papa —dirá
la teología— no posee todas las
prerrogativas que tuvo Pedro, como
testigo directo de la vida de Jesús. No
se trata en Camino de elaborar una
teología del primado, sino de suscitar
la fe que reconoce en el Papa la
presencia perpetua del ministerio
petrino de unidad, de comunión. De
igual modo que el Apóstol de las



gentes decidió, movido por la fe en el
ministerio de Pedro en la Iglesia, ir a
Jerusalén tras su conversión «videre
Petrum», para «ver a Pedro» (cfr. Gal
1, 18), así en Camino el autor nos
invita a afianzar el sentimiento de
ser hijo de la Iglesia, el gozo de
pertenecer a la Iglesia Católica
Romana, por el reconocimiento del
Vicario de Cristo en la tierra:
«Católico, Apostólico, ¡Romano! —Me
gusta que seas muy romano. Y que
tengas deseos de hacer tu "romería",
"videre Petrum", para ver a
Pedro» (n. 520).

Los deseos de comunión y el
ferviente amor al Papa son
considerados en Camino como un
don de Dios, que hemos de saber
agradecer: «Gracias, Dios mío, por el
amor al Papa que has puesto en mi
corazón» (n. 573). En efecto, aunque
el amor al Papa puede ser cultivado y
acrecentado en nuestro corazón, no
deja de ser, en último término, fruto



de la acción del Espíritu Santo que es
el alma de la Iglesia y el que pone la
semilla de la unidad en el corazón de
todos los cristianos.

En conclusión, el amor a la Iglesia y
al Papa en Camino no es un
sentimiento periférico o accidental,
sino que constituye una de las líneas
de fuerza más profundas del
contenido del libro, junto con la
filiación divina y la llamada del
cristiano a vivir la santidad en medio
del mundo, en el trabajo ordinario.
El amor a la Iglesia adquiere una
dimensión bien concreta en el amor
a las realidades visibles en las que
ésta se manifiesta y se despliega en la
historia: la liturgia, la doctrina, el
Papa, el estado sacerdotal, los
hermanos en la fe, y todos los
hombres, pues todos están llamados
a participar en la salvación que
Cristo ofrece mediante la Iglesia. De
ahí que el amor a la Iglesia sea una
fuerza que estimula al cristiano a la



búsqueda de la santidad y al
apostolado. Y, precisamente, a la
consecución de la santidad en medio
de las realidades temporales, pues es
ahí donde la Iglesia tiene su punto de
inserción en el mundo para
santificarlo desde dentro.

Este amor a la Iglesia, concreto y
operativo, se percibe en Camino
como un don de Dios al hombre, algo
que el mismo Señor ha puesto en el
corazón del cristiano y, en su caso,
del autor del libro. Se entronca así
con la virtud teologal de la caridad,
ya que el amor del Cristiano a la
Iglesia es participación del mismo
amor con que la ama Cristo. El
cristiano ama entonces a la Iglesia
con ese amor de Dios y de Cristo que
ha sido derramado en nuestros
corazones por el Espíritu Santo que
se nos ha dado (Rom 5, 5). El
cristiano puede contemplar en la
Iglesia la bondad y el amor de Dios
que se nos ha manifestado en Cristo



y nos llega a través de las acciones
sacramentales de la Iglesia.
Considerando la realidad
sobrenatural, y humana al mismo
tiempo, de la Iglesia, se comprende la
verdad profunda del amor, que
consiste no en que nosotros hayamos
amado a Dios, sino en que Él nos amó
y nos envió a su Hijo como
propiación por nuestros pecados (1
Ioh, 4, 10). Así, realmente, el amor a
la Iglesia es un don de Dios, pero un
don que está orientado a suscitar en
el cristiano unos sentimientos de
gozo y de fidelidad a la Iglesia que
impregnan toda su existencia.

Notas

(1) Años más tarde, Mons. Escrivá de
Balaguer quiso que junto a unas
reliquias de Santa Catalina de Siena
figurase esta inscripción: Dilexit
opere et veritate Ecclesiam Dei ac
Romanum Pontificem, como para
resumir, en apretada síntesis, la vida



de entrega de la Santa, y su personal
admiración por ella.

(2) Quizás es ya hora de precisar la
oposición que en ocasiones se
establece entre una espiritualidad
«individualista» y «eclesial». Toda
espiritualidad cristiana correcta es,
obviamente, eclesial. Sin embargo,
hablar de «individualismo» —
ininteligible en la vida cristiana—
fácilmente puede identificarse —en
un claro equívoco— con el cultivo y
desarrollo, conducido por el Espíritu
Santo, de la vida cristiana en cada
alma. Ciertamente un cristiano no lo
es individualmente, pero sí
«personalmente», lo cual es a todas
luces distinto. La Iglesia forma, con
palabras de Santo Tomás, «quasi una
mystica persona». Y no obstante —
éste es un aspecto del misterio de la
Iglesia—, sin enajenar la
personalidad propia de cada uno de
sus miembros.



(3) Es bien conocida la
caracterización de nuestro siglo xx
como «el siglo de la Iglesia». Con ello
se alude al despertar de la vida
cristiana al sentido de Iglesia,
saberse parte de un todo al que cada
uno se halla incorporado, y que
representa una dimensión esencial
de la vida de todo cristiano.
Entendemos que este valor está
presente en Camino, no tanto como
afirmación explícita y desarrollada
teológicamente, sino más bien como
algo admitido, fomentado y
subyacente en muchos de los
consejos espirituales que ofrece el
autor. La naturaleza de Camino, en
todo caso, es diferente de las obras,
hoy ya clásicas, que a lo largo de los
años, de entreguerras y
posteriormente, influyeron en la
elaboracion de la eclesiología
dogmática. Pensemos en un R.
Guardini, K. Adam, Domm Vonier,
etc., en Alemania, o un H. Clérissac
en Francia. No cabe, en este sentido,



un paralelismo adecuado entre
géneros diferentes. No obstante,
ambos tipos de literatura
confluyeron, sin duda, en el caudal
reunido en el último Concilio.

(4) Carecería de sentido, a nuestro
juicio, intentar deducir el
pensamiento eclesiológico de Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer sólo a
partir de Camino. A lo largo de su
abundante producción posterior, el
autor desarrolló una profunda
percepción eclesiológica, cuyo
contenido, ciertamente, se halla ya
en Camino, pero —no importa
repetirlo— bajo el punto de vista de
la realidad existencial cristiana. Para
hacerse una idea más completa de la
personalidad teológica de Mons.
Escrivá es imprescindible consultar
P. RODRÍGUEZ-P. G. ALVES DE
SOUSA-J. M. ZUMAQUERO (dir.),
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
y el Opus Dei. En el 50 Aniversario de
su fundación, ed. EUNSA, Pamplona,



1985; y P. RODRÍGUEZ, Vocación,
Trabajo, Contemplación, ed. EUNSA,
Pamplona, 1986. Por el género propio
de Camino sería inadecuado querer
hallar una teorización completa
sobre los ministerios, o sobre la
teología del laicado, por poner
algunos ejemplos. En cambio, sí es
legítimo, y necesario, descubrir la
profunda renovación que, como
fenómeno pastoral, suponen las
afirmaciones de Camino sobre las
relaciones sacerdocio ministerial y
sacerdocio común, y la manera
propia del vivir laical cristiano y, en
definitiva, sobre la llamada universal
a la santidad como despliegue
operativo del Bautismo. Es en este
sentido, a nuestro juicio, como Juan
Pablo II podía decir de Mons. Escrivá
«que, desde los comienzos, se ha
anticipado a esa teología del laicado,
que caracterizó después a la Iglesia
del Concilio y del Posconcilio».



(5) «Sin embargo, fue voluntad de
Dios el santificar y salvar a los
hombres, no aisladamente, sin
conexión alguna de unos con otros,
sino constituyendo un pueblo, que le
confesara en verdad y le sirviera
santamente» (Concilio Vaticano II,
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 9).

(6) Cfr. Commonitorio, cap. II. No
debe sorprender, por tanto, que el
autor de Camino refleje en sus textos
esas verdades solemnemente
expuestas y enseñadas por el
magisterio del Concilio Vaticano II.
Es el lazo de la tradición genuina que
une la fe cristiana a través de los
siglos; el Espíritu Santo que,
actuando en la Iglesia, impele a sus
miembros a vivir la perenne
novedad del Evangelio.

(7) A los teólogos les ha llamado la
atención repetidamente la ausencia,
en los Santos Padres, de un tratado
teológico expreso sobre la Iglesia;



incluso entre los Escolásticos,
comenzando por S. Tomás de Aquino,
se descubre este fenómeno. Es que la
Iglesia tiene el valor de lo obvio: es
algo vivido antes que expresado;
realizada en su liturgia, en sus
sacramentos, en la vida de
comunión. El cristiano vive inmerso
en ella.

(8) Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 39.

(9) Especialmente en toda actuación
apostólica: «Es inútil que te afanes en
tantas obras exteriores si te falta
Amor. —Es como coser con una aguja
sin hilo. ¡Qué pena, si al final
hubieras hecho "tu" apostolado y no
"su" Apostolado!» (Camino, n. 967).

(10) Es claro —falso amor sería lo
contrario— que el amor al Papa
incluye el respeto y veneración por
sus hermanos en el episcopado. Así
lo veía San Gregorio Magno: «Mi
honor es el honor de la Iglesia



universal. Mi honor es la solidez de
la fuerza de mis hermanos. Entonces
se me tributa verdaderamente un
honor, cuando no se escatima el
honor debido a cada uno en
particular» (Epist. ad Eulogium episc.
Alexandrinum VIII, 30: ML, 77, n.
933).

(11) Cfr. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 3.

(12) Mons. Escrivá de Balaguer, con
gran fuerza afirmaría años más
tarde: «La Iglesia

es eso: Cristo presente entre
nosotros, Dios que viene hacia la
humanidad para salvarla» (Es Cristo
que pasa, n. 131).

(13) Cfr. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 8: la Iglesia «es el Reino
de Cristo presente actualmente en
misterio, que por el poder de Dios
crece visiblemente en el
mundo» (ibídem, n. 3).



(14) No podemos tratar aquí —no es
el lugar— de los elementa seu bona
Ecclesiae presentes en las iglesias y
comunidades separadas de Roma, y
que iure pertinent a la única Iglesia
(cfr. Concilio Vaticano II, Decr.
Unitatis redintegratio, n. 3).

(15) Const. Dogm. Lumen gentium, n.
1.

(16) Es significativo que, tiempo
después, aplicara San Josemaría ese
mismo termino en parecido contexto:
«Esta Iglesia Católica es romana. Yo
saboreo esta palabra: ¡romana! Me
siento romano, porque romano
quiere decir universal, católico;
porque me lleva a querer
tiernamente al Papa, il dolce Cristo in
terca, como gustaba repetir Santa
Catalina de Siena, a quien tengo por
amiga amadísima» (Hom. Lealtad a
la Iglesia, en Amar a la Iglesia,
Madrid, 1986, p. 36).



(17) Cfr. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 5.

(18) «El vendaval de la persecución
es bueno. —¿Qué se pierde?... No se
pierde lo que está perdido. —Cuando
no se arranca el árbol de cuajo —y el
árbol de la Iglesia no hay viento ni
huracán que pueda arrancarlo—
solamente se caen las ramas secas...
Y ésas, bien caídas están» (Camino, n.
685).

(19) No debe pensarse que ese
encargo fuera exclusivo de los
Apóstoles y de sus sucesores, el
Orden episcopal. La Iglesia entera
recibe la misión, el «envío»; por
propia naturaleza es «enviada».
Ciertamente, cada miembro la
realizará según su posición en la
Iglesia: suo modo, pro parte sua,
según expresiones que utiliza el
Concilio Vaticano II al referirse a esa
diversidad de las condiciones
cristianas, posteriores a su radical



igualdad bautismal. El autor de
Camino, en este sentido, no duda en
referir la misión a cada cristiano.

(20) «Pero... ¿y los medios? —Son los
mismos de Pedro y de Pablo, de
Domingo y Francisco, de Ignacio y
Javier: el Crucifijo y el Evangelio... —
¿Acaso te parecen
pequeños?» (Camino, n. 470).

(21) Cfr. Camino, n. 779.

(22) «Ojalá fuera tal tu compostura y
tu conversación que todos pudieran
decir al verte o al oírte hablar: éste
lee la vida de Jesucristo» (Camino, n.
2).

(23) «Ten presente, hijo mío, que no
eres solamente un alma que se une a
otras almas para hacer una cosa
buena. Esto es mucho..., pero es
poco. —Eres el Apóstol que cumple
un mandato imperativo de
Cristo» (Camino, n. 942).



(24) «No puede tener a Dios como
Padre quien no tiene a la Iglesia
como Madre», escribía San Cipriano
en su Tratado sobre la unidad de la
Iglesia Católica, cap. 6. Y de forma
parecida San Agustín: «Amemos al
Señor nuestro Dios, amemos a su
Iglesia. A Él como a un padre, a ella
como a una madre...» (Enarrationes
in Psalmos, 88, 2; PL 37, 1140). En
una homilía pronunciada en 1972
sobre El fin sobrenatural de la
Iglesia, Mons. Escrivá de Balaguer
recogería, junto a otras, esas dos citas
de los Santos Padres, hablando
precisamente del amor filial a la
Iglesia. Un ejemplo más de cómo
Camino enlaza profundamente con
la tradición patrística.

(25) «¡Con qué infame lucidez arguye
Satanás contra nuestra Fe Católica!
Pero, digámosle siempre, sin entrar
en discusiones: yo soy hijo de la
Iglesia» (Camino, n. 576).



(26) «Si eres tan miserable, ¿cómo te
extraña que los demás tengan
miserias?» (Camino, n. 446).

(27) «Cuando hayas terminado tu
trabajo, haz el de tu hermano,
ayudándole, por Cristo, con tal
delicadeza y naturalidad que ni el
favorecido se dé cuenta de que estás
haciendo más de lo que en justicia
debes. -¡Esto sí que es fina virtud de
hijo de Dios!» (Camino, n. 440).

(28) «No admitas un mal
pensamiento de nadie, aunque las
palabras u obras del interesado den
pie para juzgar así
razonablemente» (Camino, n. 442).
«La murmuración es roña que
ensucia y entorpece el apostolado. —
Va contra la caridad, resta fuerzas,
quita la paz, y hace perder la unión
con Dios» (Camino, n. 445).

(29) «"Frater qui adjuvatur a fratre
quasi civitas firma". —El hermano
ayudado por su hermano es tan



fuerte como una ciudad amurallada.
—Piensa un rato y decídete a vivir la
fraternidad que siempre te
recomiendo» (Camino, n. 460).

(30) «Si sientes la Comunión de los
Santos —si la vives—, serás
gustosamente hombre penitente. —Y
entenderás que la penitencia es
"gaudium, etsi laboriosum" —alegría,
aunque trabajosa: y te sentirás
"aliado" de todas las almas
penitentes que han sido, son y
serán» (Camino, n. 548).

(31) «El esfuerzo de cada uno de
vosotros, aislado, resulta ineficaz. —
Si os une la caridad de Cristo, os
maravillará la eficacia» (Camino, n.
847).

(32) «Ser "católico" es amar a la
Patria, sin ceder a nadie mejora en
ese amor. Y, a la vez, tener por míos
los afanes nobles de todos los países.
¡Cuántas glorias de Francia son
glorias mías! Y, lo mismo, muchos



motivos de orgullo de alemanes, de
italianos, de ingleses..., de
americanos y asiáticos y africanos
son también mi orgullo. Católico!:
corazón grande, espíritu
abierto» (Camino, n. 525).

(33) «Es mal espíritu el tuyo si te
duele que otros trabajen por Cristo
sin contar con tu labor. —Acuérdate
de este pasaje de San Marcos:
"Maestro: hemos visto a uno que
andaba lanzando demonios en tu
nombre, que no es de nuestra
compañía, y se lo prohibimos. No hay
para qué prohibírselo, respondió
Jesús, puesto que ninguno que haga
milagros en mi nombre, podrá luego
hablar mal de mí. Que quien no es
contrario vuestro, de vuestro partido
es"» (Camino, n. 966).

(34) Es admirable la grandeza de
corazón que Dios concedió a San
Josemaría, en un ámbito —la acción
apostólica— en que tan sutilmente



reaparecen en la Iglesia las celotipias
que denunciaba ya el Apóstol: Yo soy
de Pablo, yo de Apolo, yo de Cefas, yo
de Cristo. ¿Està dividido Cristo? ¿O
ha sido Pablo crucificado por
vosotros o habéis sido bautizados en
su nombre? (1 Cor, 1, 12-13).

(35) Considerando las cosas desde
nuestra perspectiva actual y, sobre
todo, a partir de la recepción
solemne de esta doctrina en el
Concilio Vaticano II (cfr. Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 40, & 2),
puede llamar la atención que esta
afirmación supusiera una novedad
en los años en que aparece Camino.
Como principio, ciertamente, nadie
negaría la afirmación evangélica. No
obstante, las implicaciones que
desarrolla en Camino Mons. Escrivá
de Balaguer, sobre lo que supone una
espiritualidad para el cristiano
corriente —el laico— propia y
adecuada a su posición en la Iglesia y
en el mundo, sí representaban una



novedad en el ambiente de la época
en que el modelo de perfección
religiosa, con la profesión de los
consejos evangélicos coram
Ecclesiam, se presentaba como el
analogado principal de toda
espiritualidad tanto para los seglares
como para los clérigos.

(36) «¡Qué afán hay en el mundo por
salirse de su sitio! —¿Qué pasaría si
cada hueso, cada músculo del cuerpo
humano quisiera ocupar puesto
distinto del que le pertenece? No es
otra la razón del malestar del
mundo. —Persevera en tu lugar, hijo
mío: desde ahí ¡cuánto podrás
trabajar por el reinado efectivo de
Nuestro Señor!» (Camino, n. 832).

(37) «Aconfesionalismo. Neutralidad.
—Viejos mitos que intentan siempre
remozarse. ¿Te has molestado en
meditar lo absurdo que es dejar de
ser católico, al entrar en la
Universidad o en la Asociación



profesional o en la Asamblea sabia o
en el Parlamento, como quien deja el
sombrero en la puerta?» (Camino, n.
353).

(38) «"Ideo omnia sustineo propter
electos" —todo lo sufro, por los
escogidos, "ut et ipsi salutem
consequantur" —para que ellos
obtengan la salvación, "quae est in
Christo Jesu" —que está en Cristo
Jesús. —¡Buen modo de vivir la
Comunión de los Santos! —Pide al
Señor que te dé ese espíritu de San
Pablo» (Camino, n. 550).

(39) «Canta la Iglesia —se ha dicho—
porque hablar no sería bastante para
su plegaria. —Tú, cristiano —y
cristiano escogido—, debes aprender
a cantar litúrgicamente» (Camino, n.
523).

(40) «Me viste celebrar la Santa Misa
sobre un altar desnudo —mesa y ara
—, sin retablo. El Crucifijo, grande.
Los candeleros recios, con hachones



de cera, que se escalonan: más altos,
junto a la Cruz. Frontal del color del
día. Casulla amplia. Severo de líneas,
ancha la copa y recio el cáliz.
Ausente la luz eléctrica, que no
echamos en falta. —Y te costó trabajo
salir del oratorio: se estaba bien allí.
¿Ves cómo lleva a Dios, cómo acerca
a Dios el rigor de la
liturgia?» (Camino, n. 543).

(41) «Hay una urbanidad de la
piedad. —Apréndela. —Dan pena
esos hombres "piadosos" que no
saben asistir a Misa —aunque la
oigan a diario—, ni santiguarse —
hacen unos raros garabatos, llenos de
precipitación—, ni hincar la rodilla
ante el Sagrario —sus genuflexiones
ridículas parecen una burla—, ni
inclinar reverentemente la cabeza
ante una imagen de la
Señora» (Camino, n. 541).

Gonzalo Aranda, José R. Villar



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/el-amor-a-la-
iglesia-y-al-papa-en-camino/

(12/02/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/el-amor-a-la-iglesia-y-al-papa-en-camino/
https://opusdei.org/es-py/article/el-amor-a-la-iglesia-y-al-papa-en-camino/
https://opusdei.org/es-py/article/el-amor-a-la-iglesia-y-al-papa-en-camino/

	El amor a la Iglesia y al Papa en Camino

