opusdei.org

El amor a la Iglesiay
al Papa en Camino

Articulo publicado en "Estudios
sobre Camino", en el que se
recogen las consideraciones de
San Josemaria sobre el amor a
la Iglesia y al Papa.

20/03/2013

«jQué alegria, poder decir con todas
las veras de mi alma: amo a mi
Madre la Iglesia Santa!» (Camino, n.
518). «Gracias, Dios mio, por el amor
al Papa que has puesto en mi
corazon» (Camino, n. 573). En estas
dos breves afirmaciones, se nos



desvelan aquellos sentimientos de
Josemaria Escriva de Balaguer,
todavia sacerdote joven, hacia la
Iglesia y el Papa. El transcurso del
tiempo, escenario de la fiel
correspondencia del santo, no haria
sino afirmar, robustecer y
comprobar con obras, opere et
veritate, esas semillas esparcidas en
su alma por el Divino Sembrador(1).
Pero ya desde aquellos primeros
anos de su ministerio sacerdotal, en
Camino recoge el profundo amor a la
Esposa de Cristo y a su Vicario en la
tierra, que se traduce en una sincera
y espontanea expansion de alegria 'y
accion de gracias a Dios,
manifestando un amor firmemente
enraizado en el corazon, que es
proclamado con la absoluta
seguridad de la fe.

Camino contiene la experiencia
pastoral de Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguer acumulada en
sus primeros afos de actividad



sacerdotal. La naturaleza de la obra
nos sugiere la manera adecuada de
acceder a su contenido. El autor no
pretende una reflexion teologico-
dogmatica sobre los misterios de
nuestra fe, aunque —como es natural
— esos presupuestos subyacen en el
Vivir cristiano que presenta.
Volveremos mas adelante sobre este
punto. En todo caso, su pretension
consiste en suscitar en el lector,
ayudado de la gracia divina, deseos
de conversion, de amor y de mejora
espiritual(2). La formalidad propia
de Camino apunta, pues, a la vida
cotidiana del cristiano, a la
traduccion existencial de las
exigencias de la fe. Algun lector
podria sentirse decepcionado si
buscase sélo reflexiones teologicas
originales en las que fundamentar,
por ejemplo, el inicio de la
renovacion eclesiologica de nuestro
siglo, por citar el ambito en que
estamos situados. Este método
conduciria a un error de Optica que



invalidase los resultados(3). Con ello
no queremos afirmar que Camino
carezca de originalidad eclesioldgica,
sino que su objetivo no es ofrecer
una teologia producida en la serena
quietud del estudio, y que
posteriormente incida en la vida
cristiana. Mas bien —y aqui radica su
valor— muestra una vida hecha
realidad en el existir concreto del
cristiano que obliga a la teologia a
replantearse algunos presupuestos
no siempre completos. En este
sentido, Camino es profundamente
renovador con la perenne novedad
evangeélica(4).

El amor a la Iglesia y al Papa
aparecen en Camino como una
confidencia amistosa, y un
testimonio personal de su autor.
«Voy a remover en tus recuerdos
para que se alce algun pensamiento
que te hiera», advierte al lector al
comienzo de sus paginas. En efecto, a
traveés de expresiones rapidas,



sugerentes, exhortativas y, en todo
caso, iluminadoras, Camino incita a
su interlocutor a despertar en si
mismo las virtualidades divinas que
el Bautismo ha depositado en su ser.
Subyace en sus palabras el sentido de
que el cristiano ha sido llamado a
una salvacion personal, ciertamente,
pero inserto en la comunidad de la
nueva Alianza eterna, fundada en la
Sangre redentora del Dios hecho
Hombre(5). En Camino, las grandes
realidades de nuestra vida en Cristo
son trasladadas a cada cristiano en
un tono intimo, personal. El autor
desea, de modo expreso, alcanzar
con su pluma la vida corriente y
ordinaria en que se desenvuelve su
quehacer habitual. En este sentido,
se entiende que el amor a la Iglesia y
al Vicario de Cristo no aparezcan a
golpe de argumento teoldgico, en que
la fides quaerens intellectum prive
sobre otras consideraciones. Mas
bien, Camino busca suscitar la fides
quae per charitatem operatur (cfr.



Gal 5, 6), una fe admitida sin
vacilacion que lleva, por su propia
dinamica, a ser plasmada en una
vida plena de caridad, de obras.

El amor a la Iglesia y al Romano
Pontifice no son objeto, en
consecuencia, de un tratamiento
apologético o de un estudio tedrico
que alimente exclusivamente la
inteligencia cristiana. Este proceso lo
supone adquirido. Es, en cambio, un
compartir con sus hermanos en la fe
la alegria de servir a la Iglesia, el
g0z0 en la contemplacion del
misterio, y hasta un grito de jubilo al
saberse insertado de ese modo en
Cristo. Claro esta, todo ello supone
una profunda teologia hecha vida, o,
si se quiere, una existencia teologal
que, sin intentar una inquisicion
refleja sobre su fe, se expresa en sus
manifestaciones mas practicas. En
las mas sencillas y elementales
afirmaciones de Camino se esconde
la secular riqueza de la fe de la



Iglesia. Por eso, encontraremos en el
libro un enlace natural con el
patrimonio doctrinal cristiano: quod
semper, quod ubique, quod ab
omnibus, segun la célebre expresion
de S. Vicente de Lerins(6). Y,
afiladimos, no solo con lo que siempre
se ha creido, sino también con
aquello que constantemente los hijos
de la Iglesia han convertido en savia
vivificadora de su existir cristiano(7).

Ensefia San Pablo que Cristo amo a la
Iglesia como su esposa entregandose
a S mismo para santificarla (Eph 5,
25-26). El1 Apdstol desvela a los
primeros cristianos de Efeso el rostro
verdadero de la Iglesia: la Esposa
santificada por Cristo. Con ello, nos
introducimos en la primera muestra
de amor de los miembros de la
Iglesia. En efecto, la manifestacion de
amor adecuada de los hijos sera
reflejar en sus personas el caracter
santo de tal Madre que les ha
engendrado en Cristo. Esa santidad



ontologica de la Iglesia, derramada
desde su Cabeza a los miembros,
impulsa a los cristianos a manifestar
en sus vidas los «frutos de gracia que
el Espiritu produce en los fieles»(8).
En realidad, podria decirse que todo
el contenido de Camino refleja esa
dimension del amor filial para con la
Iglesia, ya que no pretende otra cosa
que facilitar la santidad personal,
muy particularmente de aquellos
que constituyen la mayoria de sus
miembros, los laicos. A ellos muestra
que el mundo, donde se saben
inmersos, no es algo circunstancial a
lo que deben hacer frente, sino la
materia de su santidad y, también, el
modo especifico de su camino
eclesial; de este modo asumen in
Christo et in Ecclesia las realidades
creadas, forjando la continuidad con
el desenlace final de la historia, con
el momento en el que Cristo ceda su
dominio al Padre y Dios sea todo en
todas las cosas (cfr. 1 Cor 15, 28).



Las confidencias personales del
autor de Camino tienen, pues, una
intencionalidad bien clara, que se
percibe a la luz del prologo mismo:
que el lector entre también por
caminos de santidad, por las sendas
de una vida cristiana conforme a su
nuevo nacimiento en Cristo, y obre
coherentemente con su nuevo ser,
como miembro del Cuerpo de Cristo
que es la Iglesia. La manifestacion
del amor por ella sera engalanar la
Iglesia-Madre con las virtudes de los
hijos.

De una manera mas inmediata, a lo
largo de todo el libro, y
particularmente en los puntos 517 a
527 —puestos bajo el titulo La Iglesia
— el autor quiere despertar y
consolidar ese amor por la Esposa
Inmaculada: de modo paulatino,
cobran relieve los fundamentos de
ese amor, sus caracteristicas, sus
exigencias y, en fin, sus
manifestaciones. Naturalmente, todo



ello no aparece de forma sistematica,
sino al hilo de los diversos apartados,
que conducen al lector a tomar en
serio y a responder decididamente a
la vocacion divina. Incluida en esa
vocacion, emerge una dimension
intrinseca a la existencia cristiana:
no es posible ser plenamente
cristiano y catolico sin un profundo
amor a la Iglesia y al Papa. Toda la
conducta cristiana debe dejarse
impregnar de un amoroso sentire
cum Ecclesia, traduccion visible de la
union fecunda del sarmiento con la
Vid, Cristo (cfr. Ioh 15, 5)(9). Y, como
criterio inmediato de esa vida de
comunion, el cristiano mira al Obispo
de Roma, principio visible de la
unidad de la Iglesia(10).

El fundamento del amor a la
Iglesia

El amor a la Iglesia es, en Camino,
algo connatural al cristiano. Brota
espontaneamente de la meditacion



sobre la naturaleza de la Iglesia 'y
aparece unido inseparablemente con
el amor a Jesucristo, inserto en el
proceso de identificacién con El. No
se puede separar el Cuerpo de su
Cabeza, ni la Esposa del Esposo. La fe
en Jesucristo contiene la fe en la
Iglesia.

a) La fe en la Iglesia

Gracias al magisterio del Concilio
Vaticano II poseemos en nuestros
dias una guia segura para penetrar,
desde la fe, en el «misterio de la
Iglesia». En efecto, la Iglesia es una
realidad sobrenatural, que entra en
el contenido del acto de fe. Como tal
la profesamos en el Credo, desde los
primeros Simbolos. La Iglesia,
vinculada en su origen en el tiempo
con la Encarnacion del Verbo
redentor(11), lleva en su naturaleza,
en su origen, en su desarrollo y en su
destino final la sefial del misterio de
Dios Uno y Trino. Esta Iglesia, en la



que Cristo se hace presente en el
mundo(12), es a la vez palpable y
presente en la vida humana, aun
siendo trascendente a su visibilidad
histdrica. Es el reinado de Cristo in
mysterio, creciendo hacia la
consumacion final(13).

Para comprender lo que la Iglesia es
hay que contemplarla con la vision
elevada por el don de la fe, y asi se
llega, antes que a una comprension
intelectual —por la que se esfuerzan
los tedlogos, aun conscientes de que
nunca llegaran a agotarla—, a una
vivencia interior, una participacion
connatural en la ciencia divina que
produce sabiduria y gozo. Es
significativo, a este respecto,
encontrar ya en el primer punto de
Camino dedicado a la Iglesia una
incitacion a la meditacion del
misterio, tomado espontaneamente
de las palabras del Credo: «"Et unam,
sanctam, catholicam et apostolicam
Ecclesiam!..." —Me explico esa pausa



tuya, cuando rezas, saboreando: creo
en la Iglesia, Una, Santa, Catolica y
Apostdlica...» (Camino, n. 517). Estas
palabras nos situan ante el misterio
de la Iglesia, que es realidad de
gracia invisible e, inseparablemente,
una concreta comunidad visible en la
tierra. Se trata de la Iglesia de
Jesucristo, reconocida en las cuatro
notas clasicas, es decir, aquellas
propiedades de la naturaleza de la
Ecclesia in terris, que la tradicion y la
teologia han explicitado desde el
articulo del Simbolo profesado, y que
solo se dan en la Iglesia Catolica
como realidad historica visible.

El encuentro salvador con Cristo sélo
es posible en su comunidad de
salvacion, en la Iglesia que Cristo
quiso(14). No hay vida plenamente
cristiana, de Cristo, al margen de su
Iglesia. Esta visibilidad institucional
no es un puro accidente necesario a
nuestra condicion humana y, en este
sentido, desprovisto de significado



salvifico. La fe lleva a aceptar que
Cristo ha establecido la dimension
institucional (sacramentos, jerarquia,
etc.), como medio de salvacion,
instrumento de una mediacion de
gracia: la Iglesia «es en Cristo como
un Sacramento, 0 sea signo e
instrumento de la union con Dios y
de la unidad de todo el género
humano»(15). La fe en la Iglesia se
reconduce a la fe en Cristo, que la ha
dotado de eficacia; la decisién ante la
Iglesia comporta una toma de
posicion frente a Cristo (cfr. Lc 10,
16). Ese gusto espiritual
—«saboread», dice el autor(16)— en
la unidad, santidad, catolicidad y
apostolicidad, encierra la confesion
de fe mdas nuclear en la continuidad
historica de Cristo en la Iglesia.
Cristo, hoy, sigue ofreciendo la
salvacion a cada hombre, en una
comunidad concreta y delimitada.

Pero si la fe es elemento que edifica
la vida cristiana in Ecclesia, Camino



no olvida que, junto a la fe, estan los
sacramenta fidei: «Qué bondad la de
Cristo al dejar a su Iglesia los
Sacramentos! —Son remedio para
cada necesidad. —Venéralos y queda,
al Sefior y a su Iglesia, muy
agradecido» (n. 521). La Iglesia,
dispensadora de los canales de la
gracia, hace accesible, hic et nunc, el
contacto salvifico con Cristo. Pero es
al Sefior a quien se dirige, en primer
lugar, el agradecimiento, ya que
quiso, en su infinita bondad, una
nueva economia de gracia por medio
de signos eficaces. Cristo mismo
sigue actuando por medio del gran
sacramento de la Iglesia. Ante la
misericordia divina, nos sugiere
Camino, s6lo cabe amor, veneracion,
gratitud.

b) El reino de Cristo en la Tierra

La Iglesia es de Jesucristo. Ella es su
cuerpo, su Esposa; El su Cabeza, su
Sefior. SOlo en su nombre y, aun mas,



porque El mismo actua en Ella, la
Iglesia puede ofrecer remedio a las
necesidades mas profundas del
hombre. Pero esto exige dejar paso al
dominio de Cristo en los corazones
humanos, que les hace
verdaderamente libres de las
esclavitudes del pecado. He aqui otro
motivo de amor a la Iglesia, que no
pasa inadvertido a la meditacion de
Camino.

Ese sefiorio de Cristo, presente en
muchos puntos del libro, lo describe
el autor como una realizacion
conjunta del poder de la gracia
divina y la libre correspondencia
humana. La Iglesia se muestra asi
como el ambito del reinado de Cristo
que se establece por la Palabra de
Dios que, en la Iglesia, suscita la
respuesta de fe; y por los
sacramentos, que realizan
verdaderamente lo anunciado. El
cristiano que deja crecer el Reino en
su vida, deviene portador del reinado



de Cristo, con su vida santa y con su
apostolado: «(...) Si eres generoso...,
si correspondes, con tu santificacion
personal, obtendras la de los demas:
el reinado de Cristo (...)» (Camino, n.
833). El cristiano debe identificarse
con un deseo apasionado de
extender el reino de Cristo —«jDios y
audacia! —"Regnare Christum
volumus!"», escribiria en el punto 11
— que lleve a sembrar, en nuestro
caminar terreno, un germen
verdadero del Reino: «(...) —Dios
quiere un pufiado de hombres
"suyos" en cada actividad humana. —
Después... "pax Christi in regno
Christi" —la paz de Cristo en el reino
de Cristo» (n. 301).

Veinticinco afios después de la
primera edicion de Camino en 1939,
el Concilio Vaticano II ensefiaria que
toda la Iglesia recibe la mision de
anunciar el reino de Cristo y de
instaurarlo. Ella misma viene a ser,
hic in terris, su germen y



principio(17). Cada cristiano
participa en dicha misién. En Camino
subyace esa comprension de la
relacion existente entre la Iglesia y el
reino de Cristo, y especialmente el
papel de cada cristiano en su
edificacion, expuesto en ese dialogo
directo con el lector que caracteriza
la obra del santo. A través de la
Iglesia, el cristiano construye un
Reino —con Cristo—, que, sin duda,
se consumara en el tiempo
escatologico, pero ya ahora se
edifica. Esta sera una de las razones
para amar a la Iglesia y entregarse
con alegria al apostolado: «"Et regni
ejus non erit finas". —jSu Reino no
tendra fin! ¢No te da alegria trabajar
por un reinado asi?» (n. 906).

Porque la Iglesia es ya el reino de
Cristo en su inicio, y Fles su
fundamento actual y perenne,
Camino transmite esa seguridad que
confiere la promesa de la
indefectibilidad; la Iglesia, que



peregrina entre «las persecuciones
del mundo y los consuelos de Dios»,
como recordaba el Obispo de Hipona,
no decaera. Esa misma conviccion de
siempre debe sostener la fe del
cristiano ante la persecucion y la
contradiccion —«el arbol de la Iglesia
no hay viento ni huracdn que pueda
arrancarlo»— que Dios permite, en
ocasiones, como purificacion(18). En
cierto modo, la suerte esta decidida
de modo definitivo. Pero el poder
soberano de Dios pide una condicion
para desplegarse: «Dios es el de
siempre. —Hombres de fe hacen
falta: y se renovardan los prodigios
que leemos en la Santa Escritura.
—"Ecce non est abbreviata manus
Domini". El brazo de Dios, su poder,
no se ha empequefiecido!» (n. 586).
El autor quiere situarnos en la
perspectiva precisa, ante la facil
tentacion de una vision meramente
humana de la accion de la Iglesia. En
efecto, es el Sefior quien sigue
obrando entre los hombres cuando



encuentra fe. Los prodigios, las
intervenciones salvadoras de Dios
que nos narra la Sagrada Escritura se
dan ahora también en su nuevo
Pueblo, pero —como tantas veces nos
advierten los Evangelios— Cristo
exige la fe en EL

No es Camino un libro que incite a
desear los hechos espectaculares en
la Iglesia, o a solicitar las
intervenciones relampagueantes de
la omnipotencia divina. Ciertamente,
seran necesarias en ocasiones. Sin
embargo, del entero libro se
transparenta ese amor por la accion
extraordinariamente habitual de
Dios en nuestras vidas. Es ilustrativo,
a este respecto, todo el capitulo
dedicado a Cosas pequerias. Grave
despropdosito seria para el cristiano
descuidar, tener en poco, los cauces
habituales en que el Sefior, en la
Iglesia, sigue realizando silenciosos
prodigios: la vida sacramental, la
oracion, la formacion en la fe,



dejarse guiar por la atencion pastoral
y materna de la Iglesia. El amor y fe
en Cristo comportan amor y fe en la
Iglesia, donde se incoa el reino, que
crece, hoy y ahora, pero in mysterio,
es decir, desvelado sOlo para una
mirada de fe.

c¢) El cristiano, hijo de la Iglesia:
implicado en su mision

El amor a la Iglesia se fundamenta en
que es obra de Cristo. El la fundé, le
envia su Espiritu, y sigue presente,
operativo y eficaz, en ella y a través
de ella. La Iglesia, enviada por El al
mundo universo, recibe la mision de
anunciar y realizar la salvacion
efectuada una sola vez por la Sangre
de su Sefior. Camino lleva a cada
cristiano a sentirse parte implicada
en la mision: «"Id, predicad el
Evangelio... Yo estaré con vosotros..."
—Esto ha dicho Jesus... y te lo ha
dicho a ti» (n. 904). Quiere despertar,
con estas palabras, esa «memoria»



cristiana de la mision, custodiada en
la Escritura y Tradicion(19).

En efecto, se da una continuidad real
entre los discipulos inmediatos de
Jesus, los que vinieron a
continuacion en generaciones
sucesivas y los que hoy formamos la
Iglesia en el siglo xx. En cierto modo,
el autor describe la Iglesia como una
gran familia, la «familia de Dios» de
que habla el Apdstol (cfr. Eph 2,
19-22; LG, n. 6), en la que existen
unas costumbres familiares, una
tradicion, unos vinculos intimos
sobrenaturales entre sus miembros;
y, en fin, un destino comun, una
mision solidaria, para la que
poseemos unos medios: el Crucifijo y
el Evangelio(20). A los Apostoles se
les llama en ocasiones «los
primeros»(21), indicando de este
modo que los demdas formamos una
cadena que les alcanza en el tiempo,
pero, sobre todo, que «los primeros»
—1los Apostoles, los discipulos, los



que acogieron la Buena Nueva desde
Pentecostés— determinan con su
vida unas conductas normativas para
las generaciones posteriores, un
espiritu que se transmite hecho vida.
En primer lugar esta, naturalmente,
el ejemplo del Maestro(22). Después,
la conducta apostdlica: «Bebe en la
fuente clara de los "Hechos de los
Apostoles” (...)» (n. 570); y la de los
discipulos: «(...) procura conocer e
imitar la vida de los discipulos de
Jesus, que trataron a Pedro y a Pablo
y a Juan, y casi fueron testigos de la
Muerte y Resurreccion del

Maestro» (n. 925).

Conocer, vivir y amar aquellos
primeros pasos de la Iglesia no sera
tanto un puro conocimiento, algo frio
y lejano en el fondo, como tratar de
incorporarse plenamente a una
comunion de fe, esperanza y amor
con los primeros en el tiempo.



La conciencia de participar de una
misma fe, sacramentos y de idéntica
mision —cumplir «un mandato
imperativo de Cristo»(23)—, nos
introduce, pues, en una perspectiva
solidaria, «familiar» deciamos antes,
de la naturaleza de la Iglesia. El
cristiano no puede contemplar la
Iglesia como algo que le es ajeno,
aquello que se observa y juzga
exteriormente. Atentaria contra si
mismo; €l mismo quedaria
incomprensible al margen de su
Familia. Ha de sentirse un miembro
mas, llamado por vocacion divina.
Camino reafirma esta vision sobre el
modo de ser y vivir in Ecclesia,
cuando enfoca la relacion de cada
miembro con la Iglesia como una
relacion filial, el vinculo amoroso
que une a un hijo con su Madre.
Basta recordar a S. Cipriano y S.
Agustin para comprobar que nos
hallamos ante el patrimonio genuino
de la Tradicion(24). La relacion filial
con la Iglesia aparece fuertemente



personalizada: la Iglesia es «mi
Madre»; «yo soy hijo de la
Iglesia»(25).

El amor surgira como la
manifestacion mas natural,
apareciendo el rechazo, el desamor,
como una aberracion. La Iglesia es
Madre que engendra hijos a la vida
sobrenatural, los alimenta y
robustece con los sacramentos —
especialmente la Eucaristia—, que les
ensefia los misterios divinos. Al
considerar la Iglesia como Madre,
cada cristiano puede hacer suyas
aquellas palabras que el Salmista
cantaba sobre Jerusalén: Que se me
pegue la lengua al paladar si no me
acuerdo de ti; si no pongo a Jerusalén
en el centro de mi alegria (Ps 137, 6).
En efecto, la Iglesia es llamada en la
Sagrada Escritura nuestra madre y la
Jerusalén celestial. La llama asi S.
Pablo en Gal 4, 26 estableciendo una
contraposicion entre la Jerusalén
histdrica, representada en Agar, la



esposa esclava de Abraham, y la
Iglesia como pueblo nacido de la
nueva Alianza representada en Sara,
la esposa libre. La Iglesia es la
Jerusalén de arriba, libre; y si a
Jerusalén se le dice Madre, porque
todos han nacido en ella (Ps 137, 5),
cuanto mas, esto mismo se dice
ahora a la Iglesia, en la que hemos
nacido como hijos de Dios.

Algunas caracteristicas del amor a
la Iglesia

El amor a la Iglesia se fundamenta en
una profunda vision de fe en su
naturaleza: la mediacion visible por
la que Cristo sigue actuando en la
historia; el reinado de Cristo,
desarrollandose en el tiempo; la
comunion de los discipulos de
Jesucristo, desde los Apdstoles a
nosotros; nuestra Madre, de la que
hemos nacido a la vida de la Gracia.
Motivos todos ellos por los que la



Iglesia es digna de amor, veneracion
y fidelidad.

No encontramos en el curso de la
lectura de Camino una definicién
tedrica, sistematica y detallada, de lo
que es el amor a la Iglesia. En
cambio, podemos percibir los
sentimientos que acompafian dicho
amor, los rasgos caracteristicos que
presenta. En este sentido, el autor
obra de modo natural: el amor se
vive, en primer lugar;
posteriormente, se describe, se
refleja expresamente, y, con todo,
nunca se termina de transmitir por
entero hasta que no se experimenta
de modo personal. En el fondo, el
amor a la Iglesia es un don de Dios.
Por eso, Camino no intenta tanto
convencer a su lector como
acompafarle en un «camino»
interior, descubriéndole la belleza de
la Iglesia, en espera de que la gracia
le remueva e incite a unirse a su
admiracion.



a) El amor a la Iglesia lleva a captar,
en una experiencia habitual y
ordinaria, los reflejos de la esencia
intima de la Iglesia: la Comunion de
los Santos. «Vivid una particular
Comunion de los Santos: y cada uno
sentira, a la hora de la lucha interior,
lo mismo que a la hora del trabajo
profesional, la alegria y la fuerza de
no estar solo» (n. 545). Vivir en la
Iglesia es, radicalmente, dejarse
inundar por la vida de comunion con
Dios y con la humanidad (cfr. Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 1); con
ello, la fraternidad cristiana, lejana
de una ilustrada filantropia, resulta
una conducta anclada en Cristo:
«"Saludad a todos los santos. Todos
los santos os saludan. A todos los
santos que viven en Ffeso. A todos
los santos en Cristo Jesus, que estan
en Filipos". —¢Verdad que es
conmovedor ese apelativo —jsantos!
— que empleaban los primeros fieles
cristianos para denominarse entre
si? —Aprende a tratar a tus



hermanos» (Camino, n. 469). De esta
convicciéon de «vivir entre santos»,
ajena a una concepcion paradisiaca
que ignorase la caida original(26),
surgen las exigencias amables de la
fraternidad eclesial: la caridad
silenciosa(27), la lealtad
incondicional a los hermanos en la
fe(28), etc.; en definitiva, la fortaleza
que todos los hijos de la misma
Madre han de prestarse entre si(29).

Amar a la Iglesia supone sentir con
ella, ser participe de sus alegriasy
sufrimientos, vivir practicamente la
gozosa realidad de la comunion de
los santos, abrazando, mas alla de
nuestra generacion, a todos los que
nos han precedido. Unidos en la
penitencia(30), de nuestra
generacion, a todos los que nos han
precedido. Unidos en la
penitencia(30), contemplando en el
cuerpo los sufrimientos de Cristo por
su Iglesia (cfr. Col 1, 24); unidos en el



afan apostolico, por amor a
Jesucristo(31).

b) Otra caracteristica del amor a la
Iglesia, fuertemente reflejada en
Camino, es la dimensién universal
que adquiere ese amor. La Iglesia es
«Catolica», «universal»; asume todo
afan noble, y verdaderamente
humano, en Cristo: «jCatélico!:
corazon grande, espiritu abierto»,
exclamara el autor(32). El horizonte
del hijo de la Iglesia es el mundo
entero, que desborda un espiritu
empequeriecido, de cortos vuelos.
Amar a la Iglesia supone amar en
Cristo y para Cristo todas las
realidades humanas salidas del amor
creador de Dios.

El amor a la Iglesia impele, a su vez,
a reconocer la accion del Espiritu
Santo, que actua donde quiere y
como quiere. Supone alegrarse por el
trabajo que otros realicen en servicio
de la Iglesia: «Es mal espiritu el tuyo



si te duele que otros trabajen por
Cristo sin contar con tu labor»(33).
Denotaria un falso amor el espiritu
exclusivista, que desconfiase por
principio o viese con prejuicios
cualquier iniciativa o movimiento
apostolico que surja en el seno de la
Iglesia. En la Iglesia debe haber
muchos caminos, nos recuerda en el
punto 964: «(...) para que todas las
almas puedan encontrar el suyo, en
esa variedad admirable (...)». Tal
diversidad no atentara a la unidad de
la Iglesia, cuando el Espiritu Santo
estd en su origen, pues el Espiritu la
unifica en comunion y ministerio, la
provee y gobierna con diversos
dones jerarquicos y carismaticos, y la
embellece con sus frutos (cfr. Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 4). No
cabe sino alegrarse y amar tal
variedad: «Alégrate, si ves que otros
trabajan en buenos apostolados. —Y
pide, para ellos, gracia de Dios
abundante y correspondencia a esa
gracia (...)» (Camino, n. 965)(34).



Exigencias fundamentales del
amor a la Iglesia

El cristiano, si es consciente de su
vocacion, no puede dejar de sentir en
su persona el reflejo de la santidad
de la Iglesia; y, juntamente, su
participacion en la mision a ella
confiada. Por el primer titulo, es
impulsado a traslucir en su vida el
espiritu de su Madre Santa. El amor a
la Iglesia comportard, en segundo
lugar, un estimulo constante para
cumplir con mayor fidelidad la parte
que le corresponde en la mision; y
ese mismo amor le llevara a
defenderla, a amarla en sus
instituciones y a vibrar
interiormente con la vida de la
Iglesia.

a) Aludimos al comienzo de estas
paginas a la santidad de la Iglesia. En
efecto, la Iglesia aparece en la
historia y en el mundo como el
pueblo santificado por la sangre de



Jesucristo; gens sancta, pueblo santo,
lo llama S. Pedro en su primera
epistola (1 Pet 2, 9). La Iglesia es la
Esposa del Cordero Inmaculado. Y el
Concilio Vaticano II parte,
precisamente, de esa santidad de la
Iglesia para recordar a los cristianos
las exigencias de su vocacion
bautismal: «por ello, todos, 1o mismo
quienes pertenecen a la Jerarquia
que los apacentados por ella, estan
llamados a la santidad» (Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 39). San
Josemaria Escriva de Balaguer,
durante toda su vida, convirtio en eje
de su ministerio sacerdotal, desde los
primeros anos, remover en los
cristianos su conciencia de estar
llamados a la santidad. En Camino, la
llamada universal a la santidad y al
apostolado resuena en todas partes, y
va dirigida, particularmente, a los
cristianos corrientes: «Tienes
obligacion de santificarte. —Tu
también. —;Quién piensa que ésta es
labor exclusiva de sacerdotes y



religiosos? A todos, sin excepcion,
dijo el Sefior: "Sed perfectos, como mi
Padre Celestial es perfecto"» (n. 291)
(35).

Porque la Iglesia es Santa, la primera
muestra de amor es buscar la
santidad personal y la de los demas
miembros de la Iglesia. Este es el
mejor servicio a la Iglesia y la
manera adecuada de pertenecer en
plenitud a la Iglesia. Para Camino,
pensar en el dafio que representa la
infidelidad es un fuerte estimulo
para la propia responsabilidad:
«Tendras mas facilidad para cumplir
tu deber al pensar en la ayuda que te
prestan tus hermanos y en la que
dejas de prestarles, si no eres fiel» (n.
549).

b) La santidad personal comporta de
forma ineludible la mision
apostolica. Es otra exigencia del
amor. Antes considerabamos el
personal compromiso apostolico que



el autor descubre a cada uno: «"Id,
predicad el Evangelio..." (...) te lo ha
dicho a ti» (cfr. n. 904). En Camino se
anticipan —como es sabido— una
serie de caracteristicas sobre la
mision propia de los fieles laicos que
posteriormente describira la
Constitucion Dogmatica Lumen
gentium del Concilio Vaticano II.
Especialmente, cuando el Concilio
resalta la vocacion de los laicos al
apostolado y cuando sefiala su
contribucion especifica y necesaria
en la mision de la Iglesia (cfr., p. ej.,
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 33).

Naturalmente, las afirmaciones de
Camino al respecto no aparecen
expresadas en un lenguaje
académico. Son mas bien, como
corresponde al género del libro,
pautas para un desarrollo concreto.
No es momento de detenernos en
este tema, abundantemente
estudiado, por otra parte. En
definitiva, se trata de enfrentar al



cristiano con su condicion y, por
tanto, iluminarle en su actuacion en
medio de la sociedad, en el lugar en
que Dios le encuentra, o mejor, con
palabras del Concilio, alli donde le ha
llamado: ibi a Deo vocantur (cfr.
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 31).

El autor, sabedor de que su lector
habitual formara parte de la
imponente cantidad de miembros del
Pueblo de Dios empefiados en los
afanes humanos junto con sus
hermanos los hombres, es consciente
de que su actividad mantendra una
caracteristica secular y, por tanto,
respetuosa con el valor propio de las
realidades creadas. En esto se
manifiesta también el amor a la
Iglesia: «Cuando bullen, "haciendo
cabeza" de manifestaciones
exteriores de religiosidad, gentes
profesionalmente mal conceptuadas,
de seguro que sentis ganas de
decirles al oido: jPor favor, tengan la
bondad de ser menos catolicos!» (n.



371). Formulacion paradojica del
autor, con la que quiere defender a
la Madre de los defectos de sus hijos.

Sin embargo, porque la actividad de
la mayoria de los cristianos no
responde a un mandato oficial
eclesiastico, cabe la tentacion
erronea de pensar que, en cierto
modo, su conducta secular esta
lejana de su vocacidn divina o,
incluso, que no tienen puntos de
contacto. Y, no obstante, sin ser su
actuacion cotidiana algo eclesidstico,
es eclesial: nunca se deja de ser
miembro de la Iglesia. Y su amor a la
Iglesia se manifestara en la inquietud
apostolica («Pequefio amor es el tuyo
si no sientes el celo por la salvacion
de todas las almas (...)» (n. 796); en
sentirse implicado, alli donde se
desarrolle su actividad, en la misién
apostolica de todos: «Ten presente,
hijo mio, que no eres solamente un
alma que se une a otras almas para
hacer una cosa buena. Esto es



mucho..., pero es poco. —Eres el
Apostol que cumple un mandato
imperativo de Cristo» (n. 942). Un
mandato que impulsa a cumplir su
mision en su lugar concreto de
trabajo, en la sociedad; sin convertir
en eclesiasticos, obviamente, los
ambientes en que se desarrolla su
quehacer, pero sin olvidar ese
sentire cum Ecdesia, es decir, su
condicion de cristiano y que ahi ha
sido llamado por Dios para
impregnar esas realidades con el
espiritu del Evangelio, para trabajar
por el Reino de Cristo(36). Camino
nos recuerda lo absurdo que seria
una doble vida del cristiano que
prescindiese de su condicion a la
hora de estar presente en la
edificacion de la sociedad humana.
Una actitud asi, que redujera la
operatividad de la fe al ambito
meramente intraeclesial,
desvirtuaria la aportacion propia y
especifica de los laicos(37). Al
catolico se le pide serlo en todas las



circunstancias de la vida. Aun mas,
debe estar dispuesto a sacrificar todo
para servir «(...) aun a costa de la
hacienda, de la honra y de la vida, a
la Iglesia de Dios» (n. 519); dispuesto
a soportar todo propter electos, por
la salvacion de sus hermanos, como
San Pablo(38).

c) El cristiano es miembro de la
comunidad humana y también —no
puede olvidarlo— de la Iglesia. Su
amor por Ella le conducira, sin
esperar otros titulos —jcon el
bautismo—, a defender a su Madre
como buen hijo. Camino sefiala la
especial responsabilidad que
incumbe en este ambito a aquellos
catolicos cuyo trabajo —en los
medios de comunicacion social, o por
su cargo en la vida politica o por su
preparacion cientifica— tienen una
actividad de gran influencia social,
para que nunca, por sus actuaciones,
se pueda perjudicar a la Iglesia:
«jCuantos crimenes se cometen en



nombre de la justicia! —Si tu
vendieras armas de fuego y alguien
te diera el precio de una de ellas,
para matar con esa arma a tu madre,
;se la venderias?... Pues, sacaso no te
daba su justo precio?... —Catedratico,
periodista, politico, hombre de
diplomacia: meditad» (n. 400).

Sera necesario siempre defender a la
Iglesia; no es el discipulo mas que el
Maestro y, como El, la Iglesia
aparecera siempre entre los hombres
como signo de contradiccion. En
cierto modo, la fidelidad a Jesus
parece llevar ese sello de
autenticidad. Y, no obstante, la
invitacion evangélica a asemejarse a
la candidez de la paloma incluye la
astucia de la serpiente. Quiza una
caricatura de la verdadera humildad
—muchas veces originada en el
desinterés personal— ha permitido,
como testimonia la historia,
dejaciones de derechos por parte de
los cristianos —en ocasiones



impuestas por la violencia,
ciertamente— repitiéndose el hecho
del Evangelio: brota la cizafia en la
Vifia del Sefior. Inimicus horno hoc
fecit (Mt 13, 28). Otras veces, un
complejo de inferioridad frente a un
mundo avasallador en sus conquistas
técnicas y cientificas parecia hacer
refugiarse a los cristianos en un
«fideismo practico», la fe de
carbonero —profundamente legitima
por otra parte, pero, sin duda,
peligrosa para nuestros tiempos—,
mas producida por una retirada del
frente de batalla que por otros
motivos. Se entiende, pues, que
Camino no pacte con ese estado de
cosas: «Antes, como los
conocimientos humanos —la ciencia
— eran muy limitados, parecia muy
posible que un solo individuo sabio
pudiera hacer la defensa y apologia
de nuestra Santa Fe. Hoy, con la
extension y la intensidad de la
ciencia moderna, es preciso que los
apologistas se dividan el trabajo para



defender en todos los terrenos
cientificamente a la Iglesia. —Tu... no
te puedes desentender de esta
obligacion» (n. 338). Una
manifestacion, opere et veritate, de
amor a la Iglesia sera, entonces,
procurar el cultivo de la inteligencia
elevada conlaluz delafe,y
alimentada con la doctrina de
Jesucristo.

Si el amor hace sentir a los hijos
cualquier ataque a la Madre como
hecho a uno mismo, seria lamentable
que, aparcando el sentido comun,
hubiera cristianos que —por
ingenuidad, o por inconfesables
intereses egoistas— coreasen a
aquellas personas que, de una u otra
forma, tratan irrespetuosamente a la
Iglesia, su fe o sus instituciones.
Refiriéndose a posibles —y reales—
ataques a la Iglesia desde el terreno
cientifico, nos aconseja: «Servir de
altavoz al enemigo es una idiotez
soberana; y, si el enemigo es enemigo



de Dios, es un gran pecado. —Por
eso, en el terreno profesional, nunca
alabaré la ciencia de quien se sirve
de ella como catedra para atacar a la
Iglesia» (n. 836). El consejo sigue
siendo actual.

d) Las expresiones en que se
concreta el amor a la Iglesia en
Camino no se reducen a una actitud
de defensa frente a las asechanzas
externas. Es natural que el amor
lleve, de modo primario, al
reconocimiento de las magnalia Dei,
de la accion de Dios, de la grandeza
del obrar divind en su Iglesia.

Camino nos incita, como una
exigencia derivada del amor, al
aprecio y veneracion, por ejemplo,
del don del sacerdote ministerial,
fundado en esa representacion de
Cristo que es el sacerdote: «El
Sacerdote —quien sea— es siempre
otro Cristo» (n. 66); o también al
respeto por el carisma religioso, en



sus multiples expresiones queridas
por el Espiritu: «Si no tienes
veneracion suma por el estado
sacerdotal y el religioso, no es cierto
que ames a la Iglesia de Dios» (n.
526). El motivo de ese amor se
reconduce, en consecuencia, a la fe
en la presencia de Cristo en sus
ministros, en un caso; o al
reconocimiento del don de Dios a la
Iglesia, en el segundo.

e) En fin, no podia faltar en la obra
del santo, en la que vibra por la
santidad de la Iglesia, una referencia
profunda y radical a la liturgia, a la
oracion del Cuerpo mistico de Cristo,
Cabeza y miembros. Constituye, por
asi decir, la vida interior de la Iglesia
que debe nutrir la vida personal del
cristiano. De otra parte, un miembro
de la Iglesia debe reconocer en la
liturgia un motivo mas de
agradecimiento a Dios, que ha
querido esa economia de gracia
accesible al hombre, traducida en



signos; especialmente agradecido se
debe mostrar —lo veiamos antes—
con aquellos signos que realizan
eficazmente lo significado, los
sacramentos (en los que actua el
mismo Cristo: cfr. n. 521). Toda la
vida liturgica, no obstante, hace
presente —de diverso modo— el
misterio cristiano. Por ello, es digna
de veneracion y necesaria: «Ten
veneracion y respeto por la Santa
Liturgia de la Iglesia y por sus
ceremonias particulares. —
Cumplelas fielmente. —"No ves que
los pobrecitos hombres necesitamos
que hasta lo mds grande y noble
entre por los sentidos?" (n. 522).
Respeto que Camino extiende al
cuidado y esplendor con el que se ha
de tratar todo lo relacionado con el
culto divino. El amor al Sefior, a la
Iglesia, a la liturgia, lleva a no
escatimar nada ante la magnificencia
divina, segun muestra la escena
evangélica de Mt 26, 6-13,
interpretada en Camino, n. 527:



«Aquella mujer que en casa de Simon
el leproso, en Betania, unge con rico
perfume la cabeza del Maestro, nos
recuerda el deber de ser espléndidos
en el culto de Dios. —Todo el lujo, la
majestad y la belleza me parecen
poco. —Y contra los que atacan la
riqueza de vasos sagrados,
ornamentos y retablos, se oye la
alabanza de Jesus: "Opus enim
bonum operata est in me" —una
buena obra ha hecho conmigo».

Sentire cum Ecclesia , en la vida
liturgica, implica cultivar la vida
interior en consonancia con la
oracion «familiar» de la Iglesia; orar
con la liturgia: «Tu oracion debe ser
liturgica. —Ojala te aficiones a
recitar los salmos, y las oraciones del
misal, en lugar de oraciones privadas
o particulares» (n. 86); cantar con la
liturgia(39); encontrar en su solemne
sobriedad el paso de Dios entre los
hombres(40). Hasta en los detalles
mas pequenios, el autor de Camino



descubre la manifestacion de una fe
viva, la serena presencia de Dios ante
la que el hombre reconoce su
soberania, el honor de Dios(41).

Todo lo cual lleva también a apreciar
las ricas expresiones de fe que
encierran las devociones populares:
«¢Quién te ha dicho que hacer
novenas no es varonil? —Varoniles
seran esas devociones, cuando las
ejercite un varon..., con espiritu de
oracion y de penitencia» (n. 574).

El amor al Papa

Deciamos al comienzo de estas
paginas que el amor a la Iglesia
constituye uno de los hilos
conductores de Camino con los que
se va enriqueciendo el tejido
sobrenatural de la existencia
cristiana, En el contenido de ese
amor a la Iglesia no puede faltar el
amor al Romano Pontifice. Para el
autor de Camino, el Papa es
sencillamente —con todo lo que



implica— «Pedro», el pescador de
Galilea lamado por Cristo a ser roca
firme sobre la que se habria de
apoyar la fe de sus hermanos, una fe
segura porque cuenta con la oracion
infalible de Cristo (cfr. Lc 22, 32).

El Papa, sea quien sea, es Pedro y, en
consecuencia, es el camino seguro
para llegar a Cristo: «Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam», nos
propone el autor como una
orientacion para la vida cristiana en
el n. 833. El Romano Pontifice es
contemplado, pues, en su calidad de
Sucesor de Pedro, Cabeza visible de
la Iglesia. Ciertamente, el Papa —dira
la teologia— no posee todas las
prerrogativas que tuvo Pedro, como
testigo directo de la vida de Jesus. No
se trata en Camino de elaborar una
teologia del primado, sino de suscitar
la fe que reconoce en el Papa la
presencia perpetua del ministerio
petrino de unidad, de comunion. De
igual modo que el Apdstol de las



gentes decidid, movido por la fe en el
ministerio de Pedro en la Iglesia, ir a
Jerusalén tras su conversion «videre
Petrump», para «ver a Pedro» (cfr. Gal
1, 18), asi en Camino el autor nos
invita a afianzar el sentimiento de
ser hijo de la Iglesia, el gozo de
pertenecer a la Iglesia Catolica
Romana, por el reconocimiento del
Vicario de Cristo en la tierra:
«Catolico, Apostolico, jRomano! —Me
gusta que seas muy romano. Y que
tengas deseos de hacer tu "romeria",
"videre Petrum", para ver a

Pedro» (n. 520).

Los deseos de comunion y el
ferviente amor al Papa son
considerados en Camino como un
don de Dios, que hemos de saber
agradecer: «Gracias, Dios mio, por el
amor al Papa que has puesto en mi
corazon» (n. 573). En efecto, aunque
el amor al Papa puede ser cultivado y
acrecentado en nuestro corazon, no
deja de ser, en ultimo término, fruto



de la accién del Espiritu Santo que es
el alma de la Iglesia y el que pone la
semilla de la unidad en el corazén de
todos los cristianos.

En conclusidn, el amor a la Iglesia 'y
al Papa en Camino no es un
sentimiento periférico o accidental,
sino que constituye una de las lineas
de fuerza mas profundas del
contenido del libro, junto con la
filiacion divina y la llamada del
cristiano a vivir la santidad en medio
del mundo, en el trabajo ordinario.
El amor a la Iglesia adquiere una
dimension bien concreta en el amor
a las realidades visibles en las que
ésta se manifiesta y se despliega en la
historia: la liturgia, la doctrina, el
Papa, el estado sacerdotal, los
hermanos en la fe, y todos los
hombres, pues todos estan llamados
a participar en la salvacion que
Cristo ofrece mediante la Iglesia. De
ahi que el amor a la Iglesia sea una
fuerza que estimula al cristiano a la



busqueda de la santidad y al
apostolado. Y, precisamente, a la
consecucion de la santidad en medio
de las realidades temporales, pues es
ahi donde la Iglesia tiene su punto de
insercion en el mundo para
santificarlo desde dentro.

Este amor a la Iglesia, concreto y
operativo, se percibe en Camino
como un don de Dios al hombre, algo
que el mismo Sefior ha puesto en el
corazon del cristiano y, en su caso,
del autor del libro. Se entronca asi
con la virtud teologal de la caridad,
ya que el amor del Cristiano a la
Iglesia es participacion del mismo
amor con que la ama Cristo. El
cristiano ama entonces a la Iglesia
con ese amor de Dios y de Cristo que
ha sido derramado en nuestros
corazones por el Espiritu Santo que
se nos ha dado (Rom 5, 5). El
cristiano puede contemplar en la
Iglesia la bondad y el amor de Dios
que se nos ha manifestado en Cristo



y nos llega a traveés de las acciones
sacramentales de la Iglesia.
Considerando la realidad
sobrenatural, y humana al mismo
tiempo, de la Iglesia, se comprende la
verdad profunda del amor, que
consiste no en que nosotros hayamos
amado a Dios, sino en que El nos amé
y nos envio a su Hijo como
propiacion por nuestros pecados (1
Ioh, 4, 10). Asi, realmente, el amor a
la Iglesia es un don de Dios, pero un
don que esta orientado a suscitar en
el cristiano unos sentimientos de
gozo y de fidelidad a la Iglesia que
impregnan toda su existencia.

Notas

(1) Ailos mas tarde, Mons. Escriva de
Balaguer quiso que junto a unas
reliquias de Santa Catalina de Siena
figurase esta inscripcion: Dilexit
opere et veritate Ecclesiam Dei ac
Romanum Pontificem, como para
resumir, en apretada sintesis, la vida



de entrega de la Santa, y su personal
admiracion por ella.

(2) Quizas es ya hora de precisar la
oposicion que en ocasiones se
establece entre una espiritualidad
«individualista» y «eclesial». Toda
espiritualidad cristiana correcta es,
obviamente, eclesial. Sin embargo,
hablar de «individualismo» —
ininteligible en la vida cristiana—
facilmente puede identificarse —en
un claro equivoco— con el cultivo y
desarrollo, conducido por el Espiritu
Santo, de la vida cristiana en cada
alma. Ciertamente un cristiano no lo
es individualmente, pero si
«personalmente», lo cual es a todas
luces distinto. La Iglesia forma, con
palabras de Santo Tomas, «quasi una
mystica persona». Y no obstante —
éste es un aspecto del misterio de la
Iglesia—, sin enajenar la
personalidad propia de cada uno de
sus miembros.



(3) Es bien conocida la
caracterizacion de nuestro siglo xx
como «el siglo de la Iglesia». Con ello
se alude al despertar de la vida
cristiana al sentido de Iglesia,
saberse parte de un todo al que cada
uno se halla incorporado, y que
representa una dimension esencial
de la vida de todo cristiano.
Entendemos que este valor esta
presente en Camino, no tanto como
afirmacion explicita y desarrollada
teologicamente, sino mas bien como
algo admitido, fomentado y
subyacente en muchos de los
consejos espirituales que ofrece el
autor. La naturaleza de Camino, en
todo caso, es diferente de las obras,
hoy ya clasicas, que a lo largo de los
afos, de entreguerras y
posteriormente, influyeron en la
elaboracion de la eclesiologia
dogmatica. Pensemos en un R.
Guardini, K. Adam, Domm Vonier,
etc., en Alemania, o un H. Clérissac
en Francia. No cabe, en este sentido,



un paralelismo adecuado entre
géneros diferentes. No obstante,
ambos tipos de literatura
confluyeron, sin duda, en el caudal
reunido en el ultimo Concilio.

(4) Careceria de sentido, a nuestro
juicio, intentar deducir el
pensamiento eclesioldgico de Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer solo a
partir de Camino. A lo largo de su
abundante produccion posterior, el
autor desarrolld una profunda
percepcion eclesioldgica, cuyo
contenido, ciertamente, se halla ya
en Camino, pero —no importa
repetirlo— bajo el punto de vista de
la realidad existencial cristiana. Para
hacerse una idea mdas completa de la
personalidad teoldgica de Mons.
Escriva es imprescindible consultar
P. RODRIGUEZ-P. G. ALVES DE
SOUSA-]. M. ZUMAQUERO (dir.),
Mons. Josemaria Escriva de Balaguer
y el Opus Dei. En el 50 Aniversario de
su fundacion, ed. EUNSA, Pamplona,



1985; y P. RODRIGUEZ, Vocacién,
Trabajo, Contemplacion, ed. EUNSA,
Pamplona, 1986. Por el género propio
de Camino seria inadecuado querer
hallar una teorizacion completa
sobre los ministerios, o sobre la
teologia del laicado, por poner
algunos ejemplos. En cambio, si es
legitimo, y necesario, descubrir la
profunda renovacion que, como
fendmeno pastoral, suponen las
afirmaciones de Camino sobre las
relaciones sacerdocio ministerial y
sacerdocio comun, y la manera
propia del vivir laical cristiano y, en
definitiva, sobre la llamada universal
a la santidad como despliegue
operativo del Bautismo. Es en este
sentido, a nuestro juicio, como Juan
Pablo II podia decir de Mons. Escriva
«que, desde los comienzos, se ha
anticipado a esa teologia del laicado,
que caracterizo después a la Iglesia
del Concilio y del Posconcilio».



(5) «Sin embargo, fue voluntad de
Dios el santificar y salvar a los
hombres, no aisladamente, sin
conexion alguna de unos con otros,
sino constituyendo un pueblo, que le
confesara en verdad y le sirviera
santamente» (Concilio Vaticano II,
Const. Dogm. Lumen gentium, n. 9).

(6) Cfr. Commonitorio, cap. II. No
debe sorprender, por tanto, que el
autor de Camino refleje en sus textos
esas verdades solemnemente
expuestas y ensefiadas por el
magisterio del Concilio Vaticano II.
Es el lazo de la tradicion genuina que
une la fe cristiana a través de los
siglos; el Espiritu Santo que,
actuando en la Iglesia, impele a sus
miembros a vivir la perenne
novedad del Evangelio.

(7) A los teologos les ha llamado la
atencion repetidamente la ausencia,
en los Santos Padres, de un tratado
teoldgico expreso sobre la Iglesia;



incluso entre los Escolasticos,
comenzando por S. Tomas de Aquino,
se descubre este fenomeno. Es que la
Iglesia tiene el valor de lo obvio: es
algo vivido antes que expresado;
realizada en su liturgia, en sus
sacramentos, en la vida de
comunion. El cristiano vive inmerso
en ella.

(8) Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 39.

(9) Especialmente en toda actuacion
apostolica: «Es inutil que te afanes en
tantas obras exteriores si te falta
Amor. —Es como coser con una aguja
sin hilo. jQué pena, si al final
hubieras hecho "tu" apostolado y no
"su" Apostolado!» (Camino, n. 967).

(10) Es claro —falso amor seria lo
contrario— que el amor al Papa
incluye el respeto y veneracion por
sus hermanos en el episcopado. Asi
lo veia San Gregorio Magno: «Mi
honor es el honor de la Iglesia



universal. Mi honor es la solidez de
la fuerza de mis hermanos. Entonces
se me tributa verdaderamente un
honor, cuando no se escatima el
honor debido a cada uno en
particular» (Epist. ad Eulogium episc.
Alexandrinum VIII, 30: ML, 77, n.
933).

(11) Cfr. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 3.

(12) Mons. Escriva de Balaguer, con
gran fuerza afirmaria afios mas
tarde: «La Iglesia

es eso: Cristo presente entre
nosotros, Dios que viene hacia la
humanidad para salvarla» (Es Cristo
que pasa, n. 131).

(13) Cfr. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 8: la Iglesia «es el Reino
de Cristo presente actualmente en
misterio, que por el poder de Dios
crece visiblemente en el

mundo» (ibidem, n. 3).



(14) No podemos tratar aqui —no es
el lugar— de los elementa seu bona
Ecclesiae presentes en las iglesias y
comunidades separadas de Roma, y
que iure pertinent a la unica Iglesia
(cfr. Concilio Vaticano II, Decr.
Unitatis redintegratio, n. 3).

(15) Const. Dogm. Lumen gentium, n.
1.

(16) Es significativo que, tiempo
después, aplicara San Josemaria ese
mismo termino en parecido contexto:
«Esta Iglesia Catdlica es romana. Yo
saboreo esta palabra: jromana! Me
siento romano, porque romano
quiere decir universal, catolico;
porque me lleva a querer
tiernamente al Papa, il dolce Cristo in
terca, como gustaba repetir Santa
Catalina de Siena, a quien tengo por
amiga amadisima» (Hom. Lealtad a
la Iglesia, en Amar a la Iglesia,
Madrid, 1986, p. 36).



(17) Cfr. Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 5.

(18) «El vendaval de la persecucion
es bueno. —¢Qué se pierde?... No se
pierde lo que estad perdido. —Cuando
no se arranca el arbol de cuajo —y el
arbol de la Iglesia no hay viento ni
huracan que pueda arrancarlo—
solamente se caen las ramas secas...
Y ésas, bien caidas estan» (Camino, n.
685).

(19) No debe pensarse que ese
encargo fuera exclusivo de los
Apostoles y de sus sucesores, el
Orden episcopal. La Iglesia entera
recibe la mision, el «envio»; por
propia naturaleza es «enviada».
Ciertamente, cada miembro la
realizard segun su posicion en la
Iglesia: suo modo, pro parte sua,
segun expresiones que utiliza el
Concilio Vaticano II al referirse a esa
diversidad de las condiciones
cristianas, posteriores a su radical



igualdad bautismal. El autor de
Camino, en este sentido, no duda en
referir la mision a cada cristiano.

(20) «Pero... ¢y los medios? —Son los
mismos de Pedro y de Pablo, de
Domingo y Francisco, de Ignacio y
Javier: el Crucifijo y el Evangelio... —
¢Acaso te parecen

pequeinos?» (Camino, n. 470).

(21) Cfr. Camino, n. 779.

(22) «Ojala fuera tal tu compostura y
tu conversacion que todos pudieran
decir al verte o al oirte hablar: éste
lee la vida de Jesucristo» (Camino, n.
2).

(23) «Ten presente, hijo mio, que no
eres solamente un alma que se une a
otras almas para hacer una cosa
buena. Esto es mucho..., pero es
poco. —Eres el Apdstol que cumple
un mandato imperativo de

Cristo» (Camino, n. 942).



(24) «No puede tener a Dios como
Padre quien no tiene a la Iglesia
como Madre», escribia San Cipriano
en su Tratado sobre la unidad de la
Iglesia Catdlica, cap. 6. Y de forma
parecida San Agustin: «<Amemos al
Sefior nuestro Dios, amemos a su
Iglesia. A El como a un padre, a ella
como a una madre...» (Enarrationes
in Psalmos, 88, 2; PL. 37, 1140). En
una homilia pronunciada en 1972
sobre El fin sobrenatural de la
Iglesia, Mons. Escriva de Balaguer
recogeria, junto a otras, esas dos citas
de los Santos Padres, hablando
precisamente del amor filial a la
Iglesia. Un ejemplo mas de como
Camino enlaza profundamente con
la tradicion patristica.

(25) «jCon qué infame lucidez arguye
Satandas contra nuestra Fe Catolica!
Pero, digamosle siempre, sin entrar
en discusiones: yo soy hijo de la
Iglesia» (Camino, n. 576).



(26) «Si eres tan miserable, ;como te
extrafia que los demas tengan
miserias?» (Camino, n. 446).

(27) «Cuando hayas terminado tu
trabajo, haz el de tu hermano,
ayudandole, por Cristo, con tal
delicadeza y naturalidad que ni el
favorecido se dé cuenta de que estas
haciendo mas de lo que en justicia
debes. -jEsto si que es fina virtud de
hijo de Dios!» (Camino, n. 440).

(28) «No admitas un mal
pensamiento de nadie, aunque las
palabras u obras del interesado den
pie para juzgar asi

razonablemente» (Camino, n. 442).
«La murmuracion es rofia que
ensucia y entorpece el apostolado. —
Va contra la caridad, resta fuerzas,
quita la paz, y hace perder la union
con Dios» (Camino, n. 445).

(29) «"Frater qui adjuvatur a fratre
quasi civitas firma". —El hermano
ayudado por su hermano es tan



fuerte como una ciudad amurallada.
—Piensa un rato y decidete a vivir la
fraternidad que siempre te
recomiendo» (Camino, n. 460).

(30) «Si sientes la Comunion de los
Santos —si la vives—, seras
gustosamente hombre penitente. —Y
entenderdas que la penitencia es
"gaudium, etsi laboriosum" —alegria,
aunque trabajosa: y te sentiras
"aliado" de todas las almas
penitentes que han sido, sony
seran» (Camino, n. 548).

(31) «El esfuerzo de cada uno de
vosotros, aislado, resulta ineficaz. —
Sios une la caridad de Cristo, os
maravillara la eficacia» (Camino, n.
847).

(32) «Ser "catdlico" es amar a la
Patria, sin ceder a nadie mejora en
ese amor. Y, a la vez, tener por mios
los afanes nobles de todos los paises.
jCuantas glorias de Francia son
glorias mias! Y, lo mismo, muchos



motivos de orgullo de alemanes, de
italianos, de ingleses..., de
americanos y asiaticos y africanos
son también mi orgullo. Catolico!:
corazon grande, espiritu

abierto» (Camino, n. 525).

(33) «Es mal espiritu el tuyo si te
duele que otros trabajen por Cristo
sin contar con tu labor. —Acuérdate
de este pasaje de San Marcos:
"Maestro: hemos visto a uno que
andaba lanzando demonios en tu
nombre, que no es de nuestra
compafia, y se lo prohibimos. No hay
para qué prohibirselo, respondio
Jesus, puesto que ninguno que haga
milagros en mi nombre, podra luego
hablar mal de mi. Que quien no es
contrario vuestro, de vuestro partido
es"» (Camino, n. 966).

(34) Es admirable la grandeza de
corazon que Dios concedi6 a San
Josemaria, en un ambito —la accion
apostolica— en que tan sutilmente



reaparecen en la Iglesia las celotipias
que denunciaba ya el Apdstol: Yo soy
de Pablo, yo de Apolo, yo de Cefas, yo
de Cristo. ¢Esta dividido Cristo? ;O
ha sido Pablo crucificado por
vosotros o habéis sido bautizados en
su nombre? (1 Cor, 1, 12-13).

(35) Considerando las cosas desde
nuestra perspectiva actual y, sobre
todo, a partir de la recepcion
solemne de esta doctrina en el
Concilio Vaticano II (cfr. Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 40, & 2),
puede llamar la atencion que esta
afirmacion supusiera una novedad
en los afios en que aparece Camino.
Como principio, ciertamente, nadie
negaria la afirmacion evangélica. No
obstante, las implicaciones que
desarrolla en Camino Mons. Escriva
de Balaguer, sobre lo que supone una
espiritualidad para el cristiano
corriente —el laico— propia y
adecuada a su posicion en la Iglesia 'y
en el mundo, si representaban una



novedad en el ambiente de la época
en que el modelo de perfeccion
religiosa, con la profesion de los
consejos evangélicos coram
Ecclesiam, se presentaba como el
analogado principal de toda
espiritualidad tanto para los seglares
como para los clérigos.

(36) «jQué afan hay en el mundo por
salirse de su sitio! —¢Qué pasaria si
cada hueso, cada musculo del cuerpo
humano quisiera ocupar puesto
distinto del que le pertenece? No es
otra la razon del malestar del
mundo. —Persevera en tu lugar, hijo
mio: desde ahi jcuanto podras
trabajar por el reinado efectivo de
Nuestro Sefnor!» (Camino, n. 832).

(37) «Aconfesionalismo. Neutralidad.
—Viejos mitos que intentan siempre
remozarse. ; Te has molestado en
meditar lo absurdo que es dejar de
ser catolico, al entrar en la
Universidad o en la Asociacion



profesional o en la Asamblea sabia o
en el Parlamento, como quien deja el
sombrero en la puerta?» (Camino, n.
353).

(38) «"Ideo omnia sustineo propter
electos" —todo lo sufro, por los
escogidos, "ut et ipsi salutem
consequantur" —para que ellos
obtengan la salvacion, "quae est in
Christo Jesu" —que esta en Cristo
Jesus. —iBuen modo de vivir la
Comunion de los Santos! —Pide al
Sefior que te dé ese espiritu de San
Pablo» (Camino, n. 550).

(39) «Canta la Iglesia —se ha dicho—
porque hablar no seria bastante para
su plegaria. —Tu, cristiano —y
cristiano escogido—, debes aprender
a cantar liturgicamente» (Camino, n.
523).

(40) «Me viste celebrar la Santa Misa
sobre un altar desnudo —mesa y ara
—, sin retablo. El Crucifijo, grande.

Los candeleros recios, con hachones



de cera, que se escalonan: mas altos,
junto a la Cruz. Frontal del color del
dia. Casulla amplia. Severo de lineas,
ancha la copa y recio el caliz.
Ausente la luz eléctrica, que no
echamos en falta. —Y te costo trabajo
salir del oratorio: se estaba bien alli.
¢Ves como lleva a Dios, como acerca
a Dios el rigor de la

liturgia?» (Camino, n. 543).

(41) «Hay una urbanidad de la
piedad. —Apréndela. —Dan pena
esos hombres "piadosos” que no
saben asistir a Misa —aunque la
oigan a diario—, ni santiguarse —
hacen unos raros garabatos, llenos de
precipitacion—, ni hincar la rodilla
ante el Sagrario —sus genuflexiones
ridiculas parecen una burla—, ni
inclinar reverentemente la cabeza
ante una imagen de la

Senora» (Camino, n. 541).

Gonzalo Aranda, José R. Villar



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/el-amor-a-la-
iglesia-y-al-papa-en-camino/
(12/02/2026)


https://opusdei.org/es-py/article/el-amor-a-la-iglesia-y-al-papa-en-camino/
https://opusdei.org/es-py/article/el-amor-a-la-iglesia-y-al-papa-en-camino/
https://opusdei.org/es-py/article/el-amor-a-la-iglesia-y-al-papa-en-camino/

	El amor a la Iglesia y al Papa en Camino

