
opusdei.org

Ejemplos de fe (VII):
San Pedro y el
camino de la fe

Continúa la serie de editoriales
sobre la virtud de la fe. El
apóstol Pedro es un ejemplo de
discípulo de Cristo que pide,
duda, combate y obtiene la fe.

24/04/2015

En el capítulo anterior
considerábamos cómo la vida de la
Santísima Virgen es modelo de fe
para todo cristiano, pues su
existencia estuvo siempre orientada



a Dios y a poner por obra su
Voluntad. Además, «guardando todos
los recuerdos en su corazón (cfr. Lc
2, 19.51), los transmitió a los Doce,
reunidos con Ella en el Cenáculo
para recibir el Espíritu Santo (cfr. 
Hch 1, 14; 2, 1-4)»[1]. Alentados por el
ejemplo y la cercanía de la Virgen,
los apóstoles supieron dar un
valiente y fructuoso testimonio de fe,
propagando el Evangelio por el
mundo entero.

Sin embargo, antes de ese momento,
los apóstoles tuvieron que recorrer
un largo camino y madurar en su fe.
Mientras acompañaron al Señor por
esta tierra, su generosidad –habían
dejado todo por seguir a Jesús– era
compatible con una fe débil o, a
veces, excesivamente humana, como
el Señor mismo les reprochó en
ocasiones[2]. Pongamos ahora
nuestra mirada en los apóstoles y,
especialmente, en san Pedro, cabeza
del colegio apostólico, para



acompañarle en su camino hacia la
madurez de la fe. Será una nueva
oportunidad para acoger la
invitación perenne «a una auténtica
y renovada conversión al Señor,
único Salvador del mundo»[3].

El camino de la fe

Leemos en el Evangelio que, después
de la multiplicación de los panes, el
Señor manda a los apóstoles «que se
adelantaran a la otra orilla, mientras
él despedía a la gente»[4]. Los
apóstoles, entonces, suben a una
barca y empiezan a atravesar el mar
de Tiberiades, dejando atrás al Señor,
que se queda orando. La narración
evangélica enfatiza esa separación
que se produce entre Jesús y los
discípulos: «mientras tanto, la barca
ya se había alejado de tierra muchos
estadios, sacudida por las olas,
porque el viento le era contrario»[5].

No resulta difícil imaginar la
confusión de sentimientos que debía



reinar en el corazón de los apóstoles.
Acababan de presenciar un gran
prodigio: dar de comer a más de
cinco mil personas con sólo cinco
panes y dos peces. Y el milagro se
había realizado en sus propias
manos, mientras distribuían la poca
comida que tenían: había bastado
obedecer a Jesús. Pero la alegría y
euforia ante aquel evento se había
desvanecido. Ahora, pocas horas más
tarde, los apóstoles se encuentran sin
Jesús y bregando contra una
tempestad.

Jesús está, aparentemente, lejos. San
Juan Crisóstomo comenta este pasaje
señalando que, dejándoles ir por
delante solos, Jesús quiere suscitar
“en sus discípulos un mayor deseo y
un continuo recuerdo de Él
mismo"[6]. Hacerles entender que la
lejanía física es solo una lejanía
aparente, porque Él quiere –¡y
puede!– estar siempre cerca de sus
discípulos. Y por eso, «en la cuarta



vigilia de la noche vino hacia ellos
caminando sobre el mar»[7]. ¿Cómo
era esto posible? ¿Quién podía
caminar sobre el mar sino el que es
creador del universo? Aquello de
quien antiguamente anunciara el
Espíritu Santo por medio del
bienaventurado Job: 'Él solo extendió
la tierra y camina por las olas de los
mares'"[8]. Los de la barca se
asustan, y empiezan a gritar «–¡Es un
fantasma!»[9]: no esperan la
aparición; aún no saben que Él
quiere y puede estar junto a ellos,
estén donde estén. Jesús entonces les
calma: «–Tened confianza, soy yo, no
tengáis miedo»[10].

Es en ese momento en el que se
manifiesta el carácter de Pedro. Al
escuchar esas palabras, pide hacer
algo que le es imposible por
naturaleza: «–Señor, si eres tú,
manda que yo vaya a ti sobre las
aguas»[11]. La petición contrasta con
el pánico que se había



desencadenado poco antes en la
barca, y muestra el amor y la fe del
príncipe de los apóstoles. Quiere ir
junto al Señor cuanto antes. Jesús,
apoyándose en este deseo, le llama:
«–Ven»[12]. Eso es lo que Dios
necesita de nosotros: un corazón
pronto, deseoso. Aunque sea débil.
Como ocurre con todas las cosas
maravillosas que Dios hace en los
hombres, necesita nuestro poco,
como ocurrió con los panes y los
peces.

El apóstol quiere llegar al Señor
cuanto antes, sentirse seguro con Él,
pero no sabe muy bien lo que pide.
Su amor le lleva a lanzarse a las
aguas, y empieza a caminar: pero
pronto deja que el temor se apodere
de su corazón, y empieza a
hundirse[13]. ¿A qué se debió el
cambio en su actitud? ¿por qué
asustarse cuando vio que Jesús
cumple su palabra, que está andando
sobre el mar? El evangelio nos dice



que el miedo surgió «al ver que el
viento era muy fuerte»[14], lo
suficiente como para dudar de que
pudiera mantenerse en pie sobre el
mar tormentoso. Pedro teme caer y
ahogarse, un temor que puede
parecer absurdo visto que, de hecho,
está haciendo algo imposible. Es
como si Pedro perdiese de vista que
el milagro solo es posible porque
Jesús le ha llamado, que es Él quien
le sostiene y le permite andar sobre
las aguas. Necesita otras seguridades,
también la de que será capaz de
resistir, de que su fuerza natural es
suficiente para resistir el viento. Y
cuando toma conciencia de que esa
confianza es infundada, deja de creer
en la palabra de Jesús y comienza a
hundirse.

En la vida del cristiano, una parte
importante del camino hacia la
madurez en la fe está en aprender a
fiarse sólo de la palabra de Jesús, sin
dejarnos empequeñecer por la



conciencia de las propias
limitaciones. «¿Has visto? –¡Con Él,
has podido! ¿De qué te asombras? –
Convéncete: no tienes de qué
maravillarte. Confiando en Dios –
¡confiando de veras!–, las cosas
resultan fáciles. Y, además, se
sobrepasa siempre el límite de lo
imaginado»[15], porque es Él quien
hace las cosas «antes, más y
mejor»[16].

Sin embargo, a pesar de sus dudas,
Pedro nos da una lección: su fe y su
confianza pueden estar empañadas
por el temor a las circunstancias,
pero hace un último esfuerzo por
lanzarse a los brazos de Jesús: «–
¡Señor, sálvame!»[17]. Y Jesús
responde al instante, le sujeta, le
lleva a la barca[18], «hace volver la
calma sobre el mar. Y todos quedan
llenos de estupor»[19]. Es el estupor
que se siente frente a las maravillas
de Dios; el alegre estupor que supone
experimentar la acción de la gracia y



del Espíritu Santo. Por lo tanto, como
nos enseña el Papa, ante el pecado, la
nostalgia y el miedo, es necesario
«mirar al Señor, contemplar al Señor:
somos débiles pero debemos ser
valientes en nuestra debilidad»[20],
porque el Señor siempre nos espera.
«Le basta una sonrisa, una palabra,
un gesto, un poco de amor para
derramar copiosamente su gracia
sobre el alma del amigo»[21]. Al
experimentar nuestra debilidad
dirijámonos al Señor: «extiende tus
manos desde lo alto: Sálvame,
líbrame de las aguas caudalosas»[22].

Sin desalentarnos

Pedro ha recibido una lección. Ha
dudado, y al mismo tiempo ha
descubierto que su amor y su fe no
son tan fuertes como pensaba. Sólo
con estas lecciones, el apóstol podrá
conocerse mejor y darse cuenta de
que su amor es imperfecto, de que
aún piensa demasiado en sí mismo:



«Los primeros Apóstoles, cuando el
Señor los llamó, estaban junto a la
barca vieja y junto a las redes rotas,
remendándolas. El Señor les dijo que
le siguieran; y ellos, «statim» –
inmediatamente, «relictis omnibus» –
abandonando todas las cosas, ¡todo!,
le siguieron... Y sucede algunas veces
que nosotros –que deseamos
imitarles– no acabamos de
abandonar todo, y nos queda un
apego en el corazón, un error en
nuestra vida, que no queremos
cortar, para ofrecérselo al
Señor»[23].

«¿Quién es éste, que hasta los vientos
y el mar le obedecen?»[24]. A pesar
de las patentes limitaciones de los
hombres, Cristo estimula, con su
presencia, con sus palabras y con sus
obras, el amor y la fe de aquellos a
los que luego enviaría por todo el
mundo. En Cesárea de Filipo, Pedro
confiesa claramente que Jesús es el
Mesías prometido y que es el Hijo de



Dios: «tú eres el Cristo, el Hijo de Dios
vivo»[25]. Pero conviene considerar
que, «cuando confesó su fe en Jesús,
no lo hizo por sus capacidades
humanas, sino porque había sido
conquistado por la gracia que Jesús
irradiaba, por el amor que sentía en
sus palabras y veía en sus gestos:
¡Jesús era el amor de Dios en
persona!»[26].

Sin embargo, la confesión de Pedro
no significa que su fe fuera ya
perfecta. De hecho, poco después,
vemos a Pedro queriendo alejar a
Jesús de la Pasión[27], y ganándose
por esto la recriminación del
Maestro. La vida de fe siempre puede
crecer. Pedro seguirá luchando
contra el miedo, contra una visión
excesivamente humana de su misión,
contra cierto desconocimiento del
valor de la cruz y el sufrimiento.
Hasta preguntará sobre una posible
recompensa para quienes, como él, lo
dejaron todo por seguir al Señor[28],



se asustará en el Tabor e, incluso,
renegará del Señor[29].En todos esos
casos el Príncipe de los Apóstoles
sabrá volver a Jesús. Aceptará sus
reproches, buscará su mirada,
confiará en su misericordia. La fe es
un camino de humildad, que implica
«confiarse a un amor misericordioso,
que siempre acoge y perdona, que
sostiene y orienta la existencia, que
se manifiesta poderoso en su
capacidad de enderezar lo torcido de
nuestra historia»[30]. La fe es
conocimiento verdadero, luz, que
también nos hace conscientes de la
propia pequeñez, y destruye las
falsas concepciones y los
autoengaños. La fe nos hace
humildes y sencillos: prepara esa
materia prima que Dios necesita
para hacernos santos, para que le
ayudemos a transformar el mundo. Y
así, «Pedro tiene que aprender que es
débil y necesita perdón. Cuando
finalmente se le cae la máscara y
entiende la verdad de su corazón



débil de pecador creyente, estalla en
un llanto de arrepentimiento
liberador. Tras este llanto ya está
preparado para su misión»[31].

Comprobar nuestra personal
debilidad y darnos cuenta que
nuestra fe no es tan fuerte como
quisiéramos no debe preocuparnos.
El Señor quiere todo nuestro
corazón, y no le importa que sea
débil. Dios se conforma con que le
demos todo lo que le podemos dar.
De algún modo, podríamos pensar
que es precisamente esta la última
lección que Jesús enseña a san Pedro.
Tras la resurrección, el Señor sale al
encuentro de los apóstoles junto al
mar de Tiberiades. Y allí pregunta a
Pedro por tres veces: «Simón, hijo de
Juan, ¿me amas más que éstos?»[32].
Las preguntas recordarían al apóstol
su triple negación, y se entristecería
ante la insistencia de Jesús, como si
no se fiara ya de él. Pero al final
entiende: a Jesús le basta el amor que



Pedro es capaz de darle. Un amor
quizá imperfecto –aunque debió de
ser mucho más de lo que podemos
imaginar, por la grandeza de corazón
y de mente del pescador de Galilea–,
pero Dios se adapta, por decirlo de
algún modo, a la capacidad que cada
uno tiene de amar, y eso es lo que
nos hace capaces de seguir a Cristo
hasta el final.

«Desde aquel día, Pedro "siguió" al
Maestro con la conciencia clara de su
propia fragilidad; pero esta
conciencia no lo desalentó, pues
sabía que podía contar con la
presencia del Resucitado a su lado.
Del ingenuo entusiasmo de la
adhesión inicial, pasando por la
experiencia dolorosa de la negación
y el llanto de la conversión, Pedro
llegó a fiarse de ese Jesús que se
adaptó a su pobre capacidad de
amor. Y así también a nosotros nos
muestra el camino, a pesar de toda
nuestra debilidad. Sabemos que



Jesús se adapta a nuestra debilidad.
Nosotros lo seguimos con nuestra
pobre capacidad de amor y sabemos
que Él es bueno y nos acepta. Pedro
tuvo que recorrer un largo camino
hasta convertirse en testigo fiable, en
"piedra" de la Iglesia, por estar
constantemente abierto a la acción
del Espíritu de Jesús»[33]. Acudamos
cada día a San Pedro, con más fe y
admiración, para que interceda por
nosotros: Sancte Petre, ora pro nobis!

Javier Yániz

[1] Benedicto XVI, Motu proprio 
Porta fidei, 11-X-2011, n. 13.

[2] Cfr. Mt 6, 30; 8, 26; 16, 8; 17, 20; Lc
12, 28.

[3] Benedicto XVI, Motu proprio 
Porta fidei, 11-X-2011, n. 6.



[4] Mt 14, 22-23.

[5] Mt 14, 24.

[6] San Juan Crisóstomo, In
Matthaeum homiliae, 50, 1.

[7] Mt 14, 25.

[8] Cromacio de Aquileya, In
Matthaei Evangelium tractatus, 52, 2.

[9] Mt 14, 26.

[10] Mt 24, 27.

[11] Mt 14, 28.

[12] Mt 14, 29.

[13] Cfr. Mt 14, 30.

[14] Mt 14, 30.

[15] San Josemaría, Surco, n. 123.

[16] San Josemaría, Surco, n. 462.

[17] Mt 14, 30.



[18] Cfr. Mt 14, 31-32.

[19] Francisco, Homilía, 2-VII-2013.

[20] Francisco, Homilía, 2-VII-2013.

[21] San Josemaría, Vía Crucis, V
estación.

[22] Sal 144 [143], 7.

[23] San Josemaría, Forja, n. 356.

[24] Mt 8, 27.

[25] Mt 16, 16.

[26] Francisco, Ángelus, 29-VI-2013.

[27] Cfr. Mt 16, 22.

[28] Cfr. Mt 19, 27.

[29] Cfr. Mt 26, 33-35.

[30] Francisco, Carta enc. Lumen
fidei, 29-VI-2013, n. 13.



[31] Benedicto XVI, Audiencia
general, 24-V-2006.

[32] Jn 21, 15.

[33] Benedicto XVI, Audiencia
general, 24-V-2006.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/ejemplos-de-
fe-vii-san-pedro-y-el-camino-de-la-fe/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/ejemplos-de-fe-vii-san-pedro-y-el-camino-de-la-fe/
https://opusdei.org/es-py/article/ejemplos-de-fe-vii-san-pedro-y-el-camino-de-la-fe/
https://opusdei.org/es-py/article/ejemplos-de-fe-vii-san-pedro-y-el-camino-de-la-fe/

	Ejemplos de fe (VII): San Pedro y el camino de la fe

