opusdei.org

Como en una
pelicula: Mas alla de
la trama

Parabolas como la del del
fariseo y el publicano nos
depararan mads de una sorpresa
si sabemos bucear en las
palabras de Jesus.

27/10/2020

Como en el buen cine, la riqueza de
los pasajes evangélicos va mas alla
de la trama principal. Existen otras
subtramas, con significados
profundos, que responden a una



gran variedad de circunstancias y
lectores. Y muchas veces el guion
presentara un desenlace que dejara
desconcertados a los espectadores.

La parabola del fariseo y el
publicano (cfr. Lc 18,9-14) tiene una
trama bien definida. San Lucas
expone su interpretacion por
anticipado: se refiere «a algunos que
confiaban en si mismos teniéndose
por justos y despreciaban a los
demas» (Lc 18,9). De primeras, uno
quiza puede pensar: «Este episodio
no va conmigo porque mis
problemas son ahora otros». Pero, ¢el
texto no ofrece otros sentidos? ;Qué
sorpresas deparara el relato? Solo si
buceamos en las palabras de Jesus
descubriremos esas subtramas que
ayudaran a orientar nuestra vida.

Las sorpresas del Evangelio

Las parabolas de Jesus son muy
dadas a las sorpresas. En las historias
que cuenta siempre hay algo de



inusual. Muchas veces sus
protagonistas y sus acciones nos
desconciertan: un patron que
determina el salario sin proporcion
al trabajo realizado, un servidor que
arrastra una deuda propia de una
multinacional, un padre que
organiza una fiesta para acoger a un
hijo sin exigir la justa reparacion, un
juez y un administrador corruptos...
Pero este no es el caso de la parabola
del fariseo y el publicano. En ella sus
protagonistas son mas bien
normalitos, conocidos por los oyentes
de la época y por nosotros: uno vive
dedicado a la causa de Dios y el otro
es considerado un traidor por
recaudar impuestos para el pueblo
extranjero. La trama, por tanto, no
presenta muchas sorpresas en un
primer vistazo.

Pero donde si encontramos un
elemento que rompe los esquemas es
en la perspectiva. Jesus nos da un
enfoque insolito: nos hace testigos



del didlogo de dos personas con Dios,
nos permite entrar alli donde solo el
Sefior mismo y el interesado tienen
acceso. En una situacion normal
podriamos juzgar las acciones
visibles, pero no las intenciones, ya
que no estan a nuestro alcance. Por
eso podemos siempre salvar la
intencion del que actaa, pues para
nosotros normalmente permanecera
oculta: «Mientras interpretes con
mala fe las intenciones ajenas, no
tienes derecho a exigir comprension
para ti mismo»'".

En cambio, en esta pardbola que
Jesus construye se nos permite nada
mas y nada menos que contemplar la
competencia divina para juzgar.
Nuestra mirada no es solo externa,
sino que escuchamos la oracion de
uno y de otro.

La oracion del fariseo es de accion de
gracias. De entrada, no presume ante
Dios, sino que le agradece, dando por



supuesto que es el apoyo divino el
que le ha permitido comportarse
como se ha comportado: «Oh Dios, te
doy gracias porque no soy como los
demas hombres» (Lc 18,11). Si
atribuye al Sefior el no haber
cometido robos, injusticias o
adulterios de los que sea consciente,
estd también dando a entender que
sin el auxilio divino podria haber
caido en todo eso. Y ciertamente no
es como un publicano, ni en su
trabajo, ni a la luz de sus
conciudadanos, ni en su compromiso
religioso. Respecto a esto ultimo,
incluso se excede, pues describe unas
practicas religiosas que van mas alla
de lo prescrito al piadoso israelita:
ayuna dos veces por semana y paga
el diezmo de sus posesiones.

El publicano, por su parte, tiene poco
por lo que dar gracias y se limita a
refugiarse en la misericordia divina:
«Oh Dios, ten compasion de mi, que
soy un pecador» (Lc 18,13). Es como



un resumen que representa un
arrepentimiento real. La descripcion
de sus gestos corporales —«se
golpeaba el pecho» (Lc 18,13)-
expresa que esta sinceramente
dolido de lo que no ha hecho bien.

Una no justificacion insdlita

Ahora que hemos sido testigos de
una y otra oracion, estamos en
condiciones de emitir nuestro juicio.
Pero, antes de poder hacerlo, Jesus se
adelanta y nos muestra la segunda
sorpresa.

Primero, afirma que el publicano
«bajo justificado a su casa» (Lc
18,14). Nos parece bien y logico. Bien,
porque queremos apoyar el deseo
divino: «;Acaso me agrada la muerte
del impio, oraculo del Sefior Dios, y
no que se convierta de sus caminos y
viva?» (Ez 18,23). Logico, porque la
infinita misericordia de Dios no
espera mas que el arrepentimiento



sincero para obrar esa maravilla de
la justificacion.

Ahora bien, lo que romperia los
moldes de los oyentes de la época
seria el «<aquel no» (Lc 18,14), es
decir, la afirmaciéon contundente de
que el fariseo no bajo justificado a su
casa. La muchedumbre,
desconcertada, se comenzaria a
preguntar: «;Nada cuenta el empefio
del fariseo por cumplir con exceso
sus deberes hacia Dios? ;Vamos a
entender que lo que une a Dios es el
pecado? El fariseo no puede ser
perdonado de robos que no cometio.
¢Qué deberia haber dicho? ¢Cual es
el problema?».

Una posible respuesta a esta
pregunta nos la puede dar la
introduccion de san Lucas a esta
parabola: es una historia sobre
personas que desprecian a otros
teniéndose por justos. Despreciar a
los otros esta evidentemente mal. Y



facilmente se llega a esa situacion
por comparacion. Podria parecer
16gico que el fariseo se sintiera
aventajado al compararse con un
pecador publico. El problema no esta
en ese sentimiento, sino en la
comparacion misma. El fariseo
define su vida por comparacion con
los «demas hombres» y,
aprovechando las circunstancias, con
el publicano que tiene al lado. En ese
proceso hay un error de fundamento.
El valor de una vida es el que tiene a
los ojos de Dios y todas las
comparaciones del mundo no son
capaces de emular ni de lejos el
alcance de la mirada divina. En el
fondo, quien se compara, no es del
todo feliz, porque valora
constantemente las acciones de los
demads y necesita que la gente admire
las propias obras.

Al despreciar al publicano que tiene
delante, el fariseo esta descuidando
el mandamiento mas importante:



amar a Dios y al prgjimo. En el
primer caso, porque se pone en su
lugar y cree que puede juzgar a los
hombres; en el segundo, porque en
lugar de dirigir al publicano una
mirada de misericordia se fija
solamente en su pecado. «Podemos
mirarnos dentro y ver si también
nosotros consideramos a alguien
inferior, descartable, aunque solo sea
con palabras. Recemos para pedir la
gracia de no considerarnos
superiores, de creer que tenemos
todo en orden, de no convertirnos en
cinicos y burlones»®.

La comparacion sirve como recurso
para aquietar la conciencia. No
porque revele motivos para estar
serenos, sino porque esconde la luz
que revelaria lo que necesita ser
redimido. «El pecado de los fariseos
no consistia en no ver en Cristo a
Dios, sino en encerrarse
voluntariamente en si mismos; en no
tolerar que Jesus, que es la luz, les



abriera los ojos. Esta cerrazon tiene
resultados inmediatos en la vida de
relacion con nuestros semejantes. El
fariseo que, creyéndose luz, no deja
que Dios le abra los ojos, es el mismo
que tratara soberbia e injustamente
al préjimo»".

De este modo, el fariseo es incapaz de
definir por qué va a tener necesidad
de la misericordia de Dios. Y no es
pequeiio el problema, porque solo la
misericordia divina nos puede llevar
a la meta —nos puede salvar-y no
nuestras solas fuerzas.

El interrogante que suscita el
rechazo de la oracion del fariseo lo
producen también otras palabras de
Jesus: «No he venido a llamar a los
justos sino a los pecadores» (Mt 9,13).
Pero uno podria preguntarse: «;Y los
justos? ¢Tiene uno que buscar
positivamente el pecado para que
Jesus lo llame?». De alguna manera,
san Pablo sale al paso de esta



cuestion: «;Tendremos que
permanecer en el pecado para que la
gracia se multiplique? {De ninguna
manera! Los que hemos muerto al
pecado ¢como vamos a vivir todavia
en é1?» (Rm 6,1-2). Se trataria, por
tanto, de un planteamiento que
pervierte la 16gica de lo que el Sefior
pretende. El pecado nunca es
deseable, pero «si decimos que no
tenemos pecado, nos engafiamos a
nosotros mismos, y la verdad no esta
en nosotros» (1Jn 1,8). Y lo crucial no
es el pecado en abstracto, sino el mio
en concreto. Es decir, o descubro mi
indigencia, o no me abriré a la
misericordia de Dios, que es la unica
que me puede salvar.

Desde este punto de vista, la ventaja
que tiene el publicano no es el
pecado, sino el clamor general de su
entorno que le recuerda que es un
pecador. Su indigencia es palmaria,
publica, proclamada. Su unico
recurso es: «Oh, Dios, ten compasion



de mi». El publicano nos presenta asi
cual es el camino a seguir: «Actua
como un humilde, seguro solo de ser
un pecador necesitado de piedad. Si
el fariseo no pedia nada porque tenia
ya todo, el publicano puede solo
mendigar la misericordia de Dios. Y
esto es bello. Mendigar la
misericordia de Dios. Presentandose
con las manos vacias, con el corazén
desnudo y reconociéndose pecador,
el publicano muestra a todos
nosotros la condicidon necesaria para
recibir el perddn del Sefior. Al final
justamente €l, despreciado asi, se
convierte en icono del verdadero
creyente»’.

El inesperado desenlace

Y finalmente, cuando uno quiere
sacar consecuencias de todo esto,
llega el giro de guion, la sorpresa
final. El fariseo mira al publicano, lo
desprecia... iy yo me doy cuenta de
que estoy despreciando al fariseo por



despreciar al publicano! Descubro
con sorpresa que la referencia a esos
«que confiaban en si mismos
teniéndose por justos y despreciaban
a los demads» no tiene como
destinatarios solo a unos personajes
de otra época, sino que su funcion es
poner en guardia ante una amenaza
concreta y continua para aquel que
quiere ponerse de parte de Dios.

Uno que lee habitualmente el
Evangelio en principio esta
vitalmente mas cerca del fariseo que
del publicano. Lo mas probable es
que no sea un delincuente, que no
cometa tropelias clamorosas, que no
lleve un estilo de vida deshonesto o
contrapuesto al ideal cristiano. Por
eso interesa mucho recordar que
Jesus no se enfrenta a los fariseos
porque los odia, sino porque los ama.
El amor infinito y concreto de Dios
manifestado en Jesucristo no ha
venido a la tierra para denunciar por
despecho a los malhechores. Ha



venido a revelarnos la altura y la
profundidad de un Amor del que
tenemos necesidad imperiosa. Y a
veces una reprension puede ser un
buen instrumento para que se abran
nuestros ojos, para que
reconozcamos que somos
menesterosos ante Dios.

No hay por qué pensar que el fariseo
sea malo, perverso y negador de sus
miserias. Es que jsimplemente no las
ve! Y al contemplar esta historia que
Jesus nos cuenta, surge urgente la
necesidad de pedir al Sefior que nos
haga ver nuestras fragilidades. «Si
Dios prefiere la humildad no es para
degradarnos: la humildad es mas
bien la condicion necesaria para ser
levantados de nuevo por él, y
experimentar asi la misericordia que
viene a colmar nuestros vacios. Si la
oracion del soberbio no llega al
corazon de Dios, la humildad del
misero lo abre de par en par. Dios
tiene una debilidad: la debilidad por



los humildes. Ante un corazon
humilde, Dios abre totalmente su
corazon»"',

" Surco n. 635.

! Francisco, Homilia, 27-X-2019.
! Es Cristo que pasa, n. 71.

“! Francisco, Audiencia 1-VI-2016.

51 Tbid.

Carlos Jédar / Photo: Ben White
(Unsplash)

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/como-en-una-
pelicula-mas-alla-de-la-trama/
(21/01/2026)


https://opusdei.org/es-py/article/como-en-una-pelicula-mas-alla-de-la-trama/
https://opusdei.org/es-py/article/como-en-una-pelicula-mas-alla-de-la-trama/
https://opusdei.org/es-py/article/como-en-una-pelicula-mas-alla-de-la-trama/

	Como en una película: Más allá de la trama

