
opusdei.org

Catequesis sobre San
Pablo

Este libro electrónico reúne las
catequesis del Papa Benedicto
XVI sobre San Pablo,
pronunciadas en las audiencias
entre julio de 2008 y febrero de
2009, con ocasión del Año
Paulino.

22/04/2024

ePub ► Libro electrónico Catequesis
sobre San Pablo

Mobi ► Libro electrónico Catequesis
sobre San Pablo

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-san-pablo20240422163441738239.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-san-pablo20240422163441738239.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/catequesis-sobre-san-pablo20240423073608773163.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/catequesis-sobre-san-pablo20240423073608773163.mobi


PDF ► Libro electrónico Catequesis
sobre San Pablo

Google Play Books ► Libro
electrónico Catequesis sobre San
Pablo

Apple Books ► Libro electrónico
Catequesis sobre San Pablo

► Página sobre San Pablo.

► Más libros electrónicos gratuitos.

Sumario del libro Catequesis
sobre San Pablo

El ambiente religioso y cultural
de san Pablo
La vida de san Pablo antes y
después de Damasco
La conversión de san Pablo
La concepción paulina del
apostolado

1. 

2. 

3. 
4. 

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-san-pablo20240423073555895490.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-san-pablo20240423073555895490.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=JI0DEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=JI0DEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=JI0DEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=JI0DEQAAQBAJ
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-san-pablo/id6499139531
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-san-pablo/id6499139531
https://opusdei.org/es-es/page/san-pablo/
https://opusdei.org/es-es/page/libros-electronicos/


San Pablo y los Apóstoles
El concilio de Jerusalén y la
controversia de Antioquía
San Pablo conoció a Jesús
verdaderamente de corazón
La dimensión eclesiológica del
pensamiento de san Pablo
La divinidad de Cristo en la
predicación de san Pablo
La teología de la cruz en la
predicación de san Pablo
La resurrección de Cristo en la
teología de san Pablo
La parusía en la predicación de
san Pablo
La justificación en la enseñanza
de san Pablo
La doctrina de la justificación.
De la fe a las obras
El pecado original en la
enseñanza de san Pablo
El papel de los sacramentos
Ha llegado el tiempo del
verdadero culto
La fuerza de la Iglesia viene de
Cristo

5. 
6. 

7. 

8. 

9. 

10. 

11. 

12. 

13. 

14. 

15. 

16. 
17. 

18. 



Escritura y Tradición. La
estructura de la Iglesia
El martirio de san Pablo

El ambiente religioso y cultural de
san Pablo. Miércoles 2 de julio de
2008

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy comienzo un nuevo ciclo de
catequesis, dedicado al gran apóstol
san Pablo. Como sabéis, a él está
consagrado este año, que va desde la
fiesta litúrgica de los apóstoles San
Pedro y San Pablo del 29 de junio de
2008 hasta la misma fiesta de 2009.
El apóstol san Pablo, figura excelsa y
casi inimitable, pero en cualquier
caso estimulante, se nos presenta
como un ejemplo de entrega total al
Señor y a su Iglesia, así como de gran
apertura a la humanidad y a sus
culturas.

19. 

20. 



Así pues, es justo no sólo que le
dediquemos un lugar particular en
nuestra veneración, sino también
que nos esforcemos por comprender
lo que nos puede decir también a
nosotros, cristianos de hoy. En este
primer encuentro, consideraremos el
ambiente en el que vivió y actuó.
Este tema parecería remontarnos a
tiempos lejanos, dado que debemos
insertarnos en el mundo de hace dos
mil años. Y, sin embargo, esto sólo es
verdad en apariencia y parcialmente,
pues podremos constatar que, en
varios aspectos, el actual contexto
sociocultural no es muy diferente al
de entonces.

Un factor primario y fundamental
que es preciso tener presente es la
relación entre el ambiente en el que
san Pablo nace y se desarrolla y el
contexto global en el que
sucesivamente se integra. Procede de
una cultura muy precisa y
circunscrita, ciertamente



minoritaria: la del pueblo de Israel y
de su tradición. Como nos enseñan
los expertos, en el mundo antiguo, y
de modo especial dentro del Imperio
romano, los judíos debían de ser
alrededor del 10% de la población
total. Aquí, en Roma, su número a
mediados del siglo I era todavía
menor, alcanzando al máximo el 3%
de los habitantes de la ciudad. Sus
creencias y su estilo de vida, como
sucede también hoy, los distinguían
claramente del ambiente
circunstante. Esto podía llevar a dos
resultados: o a la burla, que podía
desembocar en la intolerancia, o a la
admiración, que se manifestaba en
varias formas de simpatía, como en
el caso de los "temerosos de Dios" o
de los "prosélitos", paganos que se
asociaban a la Sinagoga y
compartían la fe en el Dios de Israel.

Como ejemplos concretos de esta
doble actitud podemos citar, por una
parte, el duro juicio de un orador



como Cicerón, que despreciaba su
religión e incluso la ciudad de
Jerusalén (cf. Pro Flacco, 66-69); y,
por otra, la actitud de la mujer de
Nerón, Popea, a la que Flavio Josefo
recordaba como "simpatizante" de
los judíos (cf. Antigüedades judías 20,
195.252; Vida 16); incluso Julio César
les había reconocido oficialmente
derechos particulares, como
atestigua el mencionado historiador
judío Flavio Josefo (cf. ib., 14,
200-216). Lo que es seguro es que el
número de los judíos, como sigue
sucediendo en nuestro tiempo, era
mucho mayor fuera de la tierra de
Israel, es decir, en la diáspora, que en
el territorio que los demás llamaban
Palestina.

No sorprende, por tanto, que san
Pablo mismo haya sido objeto de esta
doble y opuesta valoración de la que
he hablado. Es indiscutible que el
carácter tan particular de la cultura y
de la religión judía encontraba



tranquilamente lugar dentro de una
institución tan invasora como el
Imperio romano. Más difícil y sufrida
será la posición del grupo de judíos o
gentiles que se adherirán con fe a la
persona de Jesús de Nazaret, en la
medida en que se diferenciarán tanto
del judaísmo como del paganismo
dominante.

En todo caso, dos factores
favorecieron la labor de san Pablo. El
primero fue la cultura griega, o
mejor, helenista, que después de
Alejandro Magno se había convertido
en patrimonio común, al menos en la
región del Mediterráneo oriental y
en Oriente Próximo, aunque
integrando en sí muchos elementos
de las culturas de pueblos
tradicionalmente considerados
bárbaros. Un escritor de la época
afirmaba que Alejandro "ordenó que
todos consideraran como patria toda
la ecumene... y que ya no se hicieran
diferencias entre griegos y



bárbaros" (Plutarco, De Alexandri
Magni fortuna aut virtute, 6.8). El
segundo factor fue la estructura
político-administrativa del Imperio
romano, que garantizaba paz y
estabilidad desde Bretaña hasta el
sur de Egipto, unificando un
territorio de dimensiones nunca
vistas con anterioridad. En este
espacio era posible moverse con
suficiente libertad y seguridad,
disfrutando entre otras cosas de un
excelente sistema de carreteras, y
encontrando en cada punto de
llegada características culturales
básicas que, sin ir en detrimento de
los valores locales, representaban un
tejido común de unificación super
partes, hasta el punto de que el
filósofo judío Filón de Alejandría,
contemporáneo de san Pablo, alaba
al emperador Augusto porque "ha
unido en armonía a todos los pueblos
salvajes... convirtiéndose en
guardián de la paz" (Legatio ad
Caium, 146-147).



Ciertamente, la visión universalista
típica de la personalidad de san
Pablo, al menos del Pablo cristiano
después de lo que sucedió en el
camino de Damasco, debe su impulso
fundamental a la fe en Jesucristo,
puesto que la figura del Resucitado
va más allá de todo particularismo.
De hecho, para el Apóstol "ya no hay
judío ni griego; ni esclavo ni libre; ni
hombre ni mujer, ya que todos
vosotros sois uno en Cristo Jesús" (Ga
3, 28). Sin embargo, la situación
histórico-cultural de su tiempo y de
su ambiente también influyó en sus
opciones y en su compromiso.
Alguien definió a san Pablo como
"hombre de tres culturas", teniendo
en cuenta su origen judío, su lengua
griega y su prerrogativa de "civis
romanus", como lo testimonia
también su nombre, de origen latino.

Conviene recordar de modo
particular la filosofía estoica, que era
dominante en el tiempo de san Pablo



y que influyó, aunque de modo
marginal, también en el cristianismo.
A este respecto, podemos mencionar
algunos nombres de filósofos
estoicos, como los iniciadores Zenón
y Cleantes, y luego los de los más
cercanos cronológicamente a san
Pablo, como Séneca, Musonio y
Epicteto: en ellos se encuentran
valores elevadísimos de humanidad
y de sabiduría, que serán acogidos
naturalmente en el cristianismo.

Como escribe acertadamente un
experto en la materia, "la Estoa...
anunció un nuevo ideal, que
ciertamente imponía al hombre
deberes con respecto a sus
semejantes, pero al mismo tiempo lo
liberaba de todos los lazos físicos y
nacionales y hacía de él un ser
puramente espiritual " (M. Pohlenz, 
La Stoa, I, Florencia 1978, p. 565).
Basta pensar, por ejemplo, en la
doctrina del universo, entendido
como un gran cuerpo armonioso y,



por tanto, en la doctrina de la
igualdad entre todos los hombres, sin
distinciones sociales; en la igualdad,
al menos a nivel de principio, entre
el hombre y la mujer; y en el ideal de
la sobriedad, de la justa medida y del
dominio de sí para evitar todo
exceso. Cuando san Pablo escribe a
los Filipenses: "Todo cuanto hay de
verdadero, de noble, de justo, de
puro, de amable, de honorable, todo
cuanto sea virtud y cosa digna de
elogio, todo eso tenedlo en
cuenta" (Flp 4, 8), no hace más que
retomar una concepción muy
humanista propia de esa sabiduría
filosófica.

En tiempos de san Pablo existía
también una crisis de la religión
tradicional, al menos en sus aspectos
mitológicos e incluso cívicos.
Después de que Lucrecio, un siglo
antes, sentenciara polémicamente:
"La religión ha llevado a muchos
delitos" (De rerum natura, 1, 101), un



filósofo como Séneca, superando
todo ritualismo exterior, enseñaba
que "Dios está cerca de ti, está
contigo, está dentro de ti" (Cartas a
Lucilio, 41, 1). Del mismo modo,
cuando san Pablo se dirige a un
auditorio de filósofos epicúreos y
estoicos en el Areópago de Atenas,
dice textualmente que "Dios... no
habita en santuarios fabricados por
manos humanas..., pues en él
vivimos, nos movemos y
existimos" (Hch 17, 24.28).
Ciertamente, así se hace eco de la fe
judía en un Dios que no puede ser
representado de una manera
antropomórfica, pero también se
pone en una longitud de onda
religiosa que sus oyentes conocían
bien.

Además, debemos tener en cuenta
que muchos cultos paganos
prescindían de los templos oficiales
de la ciudad y se realizaban en
lugares privados que favorecían la



iniciación de los adeptos. Por eso, no
suscitaba sorpresa el hecho de que
también las reuniones cristianas (las 
ekklesíai), como testimonian sobre
todo las cartas de san Pablo, tuvieran
lugar en casas privadas. Entonces,
por lo demás, no existía todavía
ningún edificio público. Por tanto, los
contemporáneos debían considerar
las reuniones de los cristianos como
una simple variante de esta práctica
religiosa más íntima. De todos
modos, las diferencias entre los
cultos paganos y el culto cristiano no
son insignificantes y afectan tanto a
la conciencia de la identidad de los
que asistían como a la participación
en común de hombres y mujeres, a la
celebración de la "cena del Señor" y a
la lectura de las Escrituras.

En conclusión, a la luz de este rápido
repaso del ambiente cultural del siglo
I de la era cristiana, queda claro que
no se puede comprender
adecuadamente a san Pablo sin



situarlo en el trasfondo, tanto judío
como pagano, de su tiempo. De este
modo, su figura adquiere gran
alcance histórico e ideal,
manifestando elementos
compartidos y originales con
respecto al ambiente. Pero todo esto
vale también para el cristianismo en
general, del que el apóstol san Pablo
es un paradigma destacado, de quien
todos tenemos siempre mucho que
aprender. Este es el objetivo del Año
paulino: aprender de san Pablo;
aprender la fe; aprender a Cristo;
aprender, por último, el camino de
una vida recta.

La vida de san Pablo antes y
después de Damasco. Miércoles 27
de agosto de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En la última catequesis antes de las
vacaciones —hace dos meses, a
inicios de julio— comencé una nueva
serie temática con ocasión del Año



paulino, considerando el mundo en
el que vivió san Pablo. Hoy voy a
retomar y continuar la reflexión
sobre el Apóstol de los gentiles,
presentando una breve biografía.
Dado que dedicaremos el próximo
miércoles al acontecimiento
extraordinario que se verificó en el
camino de Damasco, la conversión de
san Pablo, viraje fundamental en su
existencia tras el encuentro con
Cristo, hoy repasaremos brevemente
el conjunto de su vida.

Los datos biográficos de san Pablo se
encuentran respectivamente en la
carta a Filemón, en la que se declara
"anciano" —presbýtes— (Flm 9), y en
los Hechos de los Apóstoles, que en el
momento de la lapidación de Esteban
dice que era "joven" —neanías— (Hch
7, 58). Evidentemente, ambas
designaciones son genéricas, pero,
según los cálculos antiguos, se
llamaba "joven" al hombre que tenía
unos treinta años, mientras que se le



llamaba "anciano" cuando llegaba a
los sesenta. En términos absolutos, la
fecha de nacimiento de san Pablo
depende en gran parte de la fecha en
que fue escrita la carta a Filemón.
Tradicionalmente su redacción se
sitúa durante su encarcelamiento en
Roma, a mediados de los años 60. San
Pablo habría nacido el año 8; por
tanto, tenía más o menos sesenta
años, mientras que en el momento de
la lapidación de Esteban tenía
treinta. Esta debería de ser la
cronología exacta. Y el Año paulino
que estamos celebrando sigue
precisamente esta cronología. Ha
sido escogido el año 2008 pensando
en que nació más o menos en el año
8.

En cualquier caso, nació en Tarso de
Cilicia (cf. Hch 22, 3). Esa ciudad era
capital administrativa de la región y
en el año 51 antes de Cristo había
tenido como procónsul nada menos
que a Marco Tulio Cicerón, mientras



que diez años después, en el año 41,
Tarso había sido el lugar del primer
encuentro entre Marco Antonio y
Cleopatra. San Pablo, judío de la
diáspora, hablaba griego a pesar de
que tenía un nombre de origen
latino, derivado por asonancia del
original hebreo Saúl/Saulo, y gozaba
de la ciudadanía romana (cf. Hch 22,
25-28). Así, san Pablo está en la
frontera de tres culturas diversas —
romana, griega y judía— y quizá
también por este motivo estaba
predispuesto a fecundas aperturas
universalistas, a una mediación entre
las culturas, a una verdadera
universalidad. También aprendió un
trabajo manual, quizá heredado de
su padre, que consistía en el oficio de
"fabricar tiendas" —skenopoiòs—
(Hch 18, 3), lo cual probablemente
equivalía a trabajar la lana ruda de
cabra o la fibra de lino para hacer
esteras o tiendas (cf. Hch 20, 33-35).



Hacia los doce o trece años, la edad
en la que un muchacho judío se
convierte en bar mitzvà ("hijo del
precepto"), san Pablo dejó Tarso y se
trasladó a Jerusalén para ser
educado a los pies del rabí Gamaliel
el Viejo, nieto del gran rabí Hillel,
según las normas más rígidas del
fariseísmo, adquiriendo un gran celo
por la Torá mosaica (cf. Ga 1, 14; 
Flp3, 5-6; Hch 22, 3; 23, 6; 26, 5).

Por esta ortodoxia profunda, que
aprendió en la escuela de Hillel, en
Jerusalén, consideró que el nuevo
movimiento que se inspiraba en
Jesús de Nazaret constituía un
peligro, una amenaza para la
identidad judía, para la auténtica
ortodoxia de los padres. Esto explica
el hecho de que haya "perseguido
encarnizadamente a la Iglesia de
Dios", como lo admitirá en tres
ocasiones en sus cartas (1 Co 15, 9; Ga
1, 13; Flp 3, 6). Aunque no es fácil
imaginar concretamente en qué



consistió esta persecución, desde
luego tuvo una actitud de
intolerancia. Aquí se sitúa el
acontecimiento de Damasco, sobre el
que hablaremos en la próxima
catequesis. Lo cierto es que, a partir
de entonces, su vida cambió y se
convirtió en un apóstol incansable
del Evangelio. De hecho, san Pablo
pasó a la historia más por lo que hizo
como cristiano, y como apóstol, que
como fariseo. Tradicionalmente se
divide su actividad apostólica de
acuerdo con los tres viajes
misioneros, a los que se añadió el
cuarto a Roma como prisionero.
Todos los narra san Lucas en los 
Hechos de los Apóstoles. Sin
embargo, al hablar de los tres viajes
misioneros, hay que distinguir el
primero de los otros dos.

En efecto, en el primero (cf. Hch
13-14), san Pablo no tuvo la
responsabilidad directa, pues fue
encomendada al chipriota Bernabé.



Juntos partieron de Antioquía del
Orontes, enviados por esa Iglesia (cf. 
Hch 13, 1-3), y después de zarpar del
puerto de Seleucia, en la costa siria,
atravesaron la isla de Chipre, desde
Salamina a Pafos; desde allí llegaron
a las costas del sur de Anatolia, hoy
Turquía, pasando por las ciudades de
Atalía, Perge de Panfilia, Antioquía
de Pisidia, Iconio, Listra y Derbe,
desde donde regresaron al punto de
partida. Había nacido así la Iglesia de
los pueblos, la Iglesia de los paganos.

Mientras tanto, sobre todo en
Jerusalén, había surgido una fuerte
discusión sobre si estos cristianos
procedentes del paganismo estaban
obligados a entrar también en la vida
y en la ley de Israel (varias normas y
prescripciones que separaban a
Israel del resto del mundo) para
participar realmente en las promesas
de los profetas y para entrar
efectivamente en la herencia de
Israel. A fin de resolver este



problema fundamental para el
nacimiento de la Iglesia futura se
reunió en Jerusalén el así llamado
Concilio de los Apóstoles para tomar
una decisión sobre este problema del
que dependía el nacimiento efectivo
de una Iglesia universal. Se decidió
que no había que imponer a los
paganos convertidos el cumplimiento
de la ley de Moisés (cf. Hch 15, 6-30);
es decir, que no estaban obligados a
respetar las normas del judaísmo. Lo
único necesario era ser de Cristo,
vivir con Cristo y según sus palabras.
De este modo, siendo de Cristo, eran
también de Abraham, de Dios, y
participaban en todas las promesas.

Tras este acontecimiento decisivo,
san Pablo se separó de Bernabé,
escogió a Silas y comenzó el segundo
viaje misionero (cf. Hch 15,36-18,22).
Después de recorrer Siria y Cilicia,
volvió a ver la ciudad de Listra,
donde tomó consigo a Timoteo
(personalidad muy importante de la



Iglesia naciente, hijo de una judía y
de un pagano), e hizo que se
circuncidara. Atravesó la Anatolia
central y llegó a la ciudad de Tróade,
en la costa norte del Mar Egeo. Allí
tuvo lugar un nuevo acontecimiento
importante: en sueños vio a un
macedonio en la otra parte del mar,
es decir en Europa, que le decía:
"¡Ven a ayudarnos!". Era la Europa
futura que le pedía ayuda, la luz del
Evangelio. Movido por esta visión,
entró en Europa. Zarpó hacia
Macedonia, entrando así en Europa.
Tras desembarcar en Neápoles, llegó
a Filipos, donde fundó una hermosa
comunidad; luego pasó a Tesalónica
y, dejando esta ciudad a causa de las
dificultades que le provocaron los
judíos, pasó por Berea y llegó a
Atenas.

En esta capital de la antigua cultura
griega predicó, primero en el Ágora y
después en el Areópago, a los
paganos y a los griegos. Y el discurso



del Areópago, narrado en los Hechos
de los Apóstoles, es un modelo sobre
cómo traducir el Evangelio en
cultura griega, cómo dar a entender
a los griegos que este Dios de los
cristianos, de los judíos, no era un
Dios extranjero a su cultura sino el
Dios desconocido que esperaban, la
verdadera respuesta a las preguntas
más profundas de su cultura.

Seguidamente, desde Atenas se
dirigió a Corinto, donde permaneció
un año y medio. Y aquí tenemos un
acontecimiento cronológicamente
muy seguro, el más seguro de toda su
biografía, pues durante esa primera
estancia en Corinto tuvo que
comparecer ante el gobernador de la
provincia senatorial de Acaya, el
procónsul Galión, acusado de un
culto ilegítimo. Sobre este Galión y el
tiempo que pasó en Corinto existe
una antigua inscripción, encontrada
en Delfos, donde se dice que era
procónsul de Corinto entre los años



51 y 53. Por tanto, aquí tenemos una
fecha totalmente segura. La estancia
de san Pablo en Corinto tuvo lugar en
esos años. Por consiguiente, podemos
suponer que llegó más o menos en el
año 50 y que permaneció hasta el
año 52. Desde Corinto, pasando por
Cencres, puerto oriental de la ciudad,
se dirigió hacia Palestina, llegando a
Cesarea Marítima, desde donde subió
a Jerusalén para regresar después a
Antioquía del Orontes.

El tercer viaje misionero (cf. Hch 18,
23-21,16) comenzó como siempre en
Antioquía, que se había convertido
en el punto de origen de la Iglesia de
los paganos, de la misión a los
paganos, y era el lugar en el que
nació el término "cristianos". Como
nos dice san Lucas, allí por primera
vez los seguidores de Jesús fueron
llamados "cristianos". Desde allí san
Pablo se fue directamente a Éfeso,
capital de la provincia de Asia, donde
permaneció dos años, desempeñando



un ministerio que tuvo fecundos
resultados en la región. Desde Éfeso
escribió las cartas a los
Tesalonicenses y a los Corintios. Sin
embargo, la población de la ciudad
fue instigada contra él por los
plateros locales, cuyos ingresos
disminuían a causa de la reducción
del culto a Artemisia (el templo
dedicado a ella en Éfeso, el 
Artemision, era una de las siete
maravillas del mundo antiguo); por
eso, san Pablo tuvo que huir hacia el
norte. Volvió a atravesar Macedonia,
descendió de nuevo a Grecia,
probablemente a Corinto,
permaneciendo allí tres meses y
escribiendo la famosa Carta a los
Romanos.

Desde allí volvió sobre sus pasos:
regresó a Macedonia, llegó en barco
a Tróade y, después, tocando apenas
las islas de Mitilene, Quíos y Samos,
llegó a Mileto, donde pronunció un
importante discurso a los ancianos



de la Iglesia de Éfeso, ofreciendo un
retrato del auténtico pastor de la
Iglesia (cf. Hch 20). Desde allí volvió a
zapar en un barco de vela hacia Tiro;
llegó a Cesarea Marítima y subió una
vez más a Jerusalén. Allí fue
arrestado a causa de un
malentendido: algunos judíos habían
confundido con paganos a otros
judíos de origen griego, introducidos
por san Pablo en el área del templo
reservada a los israelitas. La condena
a muerte, prevista en estos casos, se
le evitó gracias a la intervención del
tribuno romano de guardia en el
área del templo (cf. Hch 21, 27-36);
esto tuvo lugar mientras en Judea era
procurador imperial Antonio Félix.
Tras un período en la cárcel (sobre
cuya duración no hay acuerdo), dado
que, por ser ciudadano romano,
había apelado al César (que entonces
era Nerón), el procurador sucesivo,
Porcio Festo, lo envió a Roma con
una custodia militar.



El viaje a Roma tocó las islas
mediterráneas de Creta y Malta, y
después las ciudades de Siracusa,
Reggio Calabria y Pozzuoli. Los
cristianos de Roma salieron a
recibirle en la vía Apia hasta el Foro
de Apio (a unos 70 kilómetros al sur
de la capital) y otros hasta las Tres
Tabernas (a unos 40 kilómetros). En
Roma tuvo un encuentro con los
delegados de la comunidad judía, a
quienes explicó que llevaba sus
cadenas por "la esperanza de
Israel" (cf. Hch28, 20). Pero la
narración de san Lucas concluye
mencionando los dos años que pasó
en Roma bajo una blanda custodia
militar, sin mencionar ni una
sentencia de César (Nerón) ni mucho
menos la muerte del acusado.

Tradiciones sucesivas hablan de que
fue liberado, de que emprendió un
viaje misionero a España, así como
de un sucesivo periplo por Oriente,
en particular por Creta, Éfeso y



Nicópolis, en Epiro. Entre las
hipótesis, se conjetura un nuevo
arresto y un segundo período de
encarcelamiento en Roma (donde
habría escrito las tres cartas
llamadas pastorales, es decir, las dos
enviadas a Timoteo y la dirigida a
Tito) con un segundo proceso, que le
resultó desfavorable. Sin embargo,
una serie de motivos lleva a muchos
estudiosos de san Pablo a concluir la
biografía del apóstol con la narración
de san Lucas en los Hechos de los
Apóstoles.

Sobre su martirio volveremos a
hablar más adelante en el ciclo de
nuestras catequesis. Por ahora, en
este breve elenco de los viajes de san
Pablo, es suficiente tener en cuenta
que se dedicó al anuncio del
Evangelio sin ahorrar energías,
afrontando una serie de duras
pruebas, que él mismo enumera en
la segunda carta a los Corintios (cf. 2
Co 11, 21-28). Por lo demás, él mismo



escribe: "Todo esto lo hago por el
Evangelio" (1 Co 9, 23), ejerciendo
con total generosidad lo que él llama
"la preocupación por todas las
Iglesias" (2 Co 11, 28). Su compromiso
sólo se explica con un alma
verdaderamente fascinada por la luz
del Evangelio, enamorada de Cristo,
un alma sostenida por una
convicción profunda: es necesario
llevar al mundo la luz de Cristo,
anunciar el Evangelio a todos.

Me parece que la conclusión de esta
breve reseña de los viajes de san
Pablo puede ser: ver su pasión por el
Evangelio, intuir así la grandeza, la
hermosura, es más, la necesidad
profunda del Evangelio para todos
nosotros. Oremos para que el Señor,
que hizo ver su luz a san Pablo, que
le hizo escuchar su palabra, que tocó
su corazón íntimamente, nos haga
ver también a nosotros su luz, a fin
de que también nuestro corazón
quede tocado por su Palabra y así



también nosotros podamos dar al
mundo de hoy, que tiene sed de ellas,
la luz del Evangelio y la verdad de
Cristo.

La conversión de san Pablo. 
Miércoles 3 de septiembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

La catequesis de hoy estará dedicada
a la experiencia que san Pablo tuvo
en el camino de Damasco y, por
tanto, a lo que se suele llamar su
conversión. Precisamente en el
camino de Damasco, en los inicios de
la década del año 30 del siglo I,
después de un período en el que
había perseguido a la Iglesia, se
verificó el momento decisivo de la
vida de san Pablo. Sobre él se ha
escrito mucho y naturalmente desde
diversos puntos de vista. Lo cierto es
que allí tuvo lugar un viraje, más
aún, un cambio total de perspectiva.
A partir de entonces,
inesperadamente, comenzó a



considerar "pérdida" y "basura" todo
aquello que antes constituía para él
el máximo ideal, casi la razón de ser
de su existencia (cf. Flp 3, 7-8) ¿Qué
es lo que sucedió?

Al respecto tenemos dos tipos de
fuentes. El primer tipo, el más
conocido, son los relatos escritos por
san Lucas, que en tres ocasiones
narra ese acontecimiento en los 
Hechos de los Apóstoles (cf. Hch 9,
1-19; 22, 3-21; 26, 4-23). Tal vez el
lector medio puede sentir la
tentación de detenerse demasiado en
algunos detalles, como la luz del
cielo, la caída a tierra, la voz que
llama, la nueva condición de
ceguera, la curación por la caída de
una especie de escamas de los ojos y
el ayuno. Pero todos estos detalles
hacen referencia al centro del
acontecimiento: Cristo resucitado se
presenta como una luz espléndida y
se dirige a Saulo, transforma su
pensamiento y su vida misma. El



esplendor del Resucitado lo deja
ciego; así, se presenta también
exteriormente lo que era su realidad
interior, su ceguera respecto de la
verdad, de la luz que es Cristo. Y
después su "sí" definitivo a Cristo en
el bautismo abre de nuevo sus ojos,
lo hace ver realmente.

En la Iglesia antigua el bautismo se
llamaba también "iluminación",
porque este sacramento da la luz,
hace ver realmente. En Pablo se
realizó también físicamente todo lo
que se indica teológicamente: una
vez curado de su ceguera interior, ve
bien. San Pablo, por tanto, no fue
transformado por un pensamiento
sino por un acontecimiento, por la
presencia irresistible del Resucitado,
de la cual ya nunca podrá dudar,
pues la evidencia de ese
acontecimiento, de ese encuentro,
fue muy fuerte. Ese acontecimiento
cambió radicalmente la vida de san
Pablo. En este sentido se puede y se



debe hablar de una conversión. Ese
encuentro es el centro del relato de
san Lucas, que tal vez utilizó un
relato nacido probablemente en la
comunidad de Damasco. Lo da a
entender el colorido local dado por la
presencia de Ananías y por los
nombres tanto de la calle como del
propietario de la casa en la que Pablo
se alojó (cf.Hch 9, 11).

El segundo tipo de fuentes sobre la
conversión está constituido por las
mismas Cartas de san Pablo. Él
mismo nunca habló detalladamente
de este acontecimiento, tal vez
porque podía suponer que todos
conocían lo esencial de su historia,
todos sabían que de perseguidor
había sido transformado en apóstol
ferviente de Cristo. Eso no había
sucedido como fruto de su propia
reflexión, sino de un acontecimiento
fuerte, de un encuentro con el
Resucitado. Sin dar detalles, en
muchas ocasiones alude a este hecho



importantísimo, es decir, al hecho de
que también él es testigo de la
resurrección de Jesús, cuya
revelación recibió directamente del
mismo Jesús, junto con la misión de
apóstol.

El texto más claro sobre este punto se
encuentra en su relato sobre lo que
constituye el centro de la historia de
la salvación: la muerte y la
resurrección de Jesús y las
apariciones a los testigos (cf. 1 Co 15).
Con palabras de una tradición muy
antigua, que también él recibió de la
Iglesia de Jerusalén, dice que Jesús
murió crucificado, fue sepultado y,
tras su resurrección, se apareció
primero a Cefas, es decir a Pedro,
luego a los Doce, después a
quinientos hermanos que en gran
parte entonces vivían aún, luego a
Santiago y a todos los Apóstoles. Al
final de este relato recibido de la
tradición añade: "Y por último se me
apareció también a mí" (1 Co 15, 8).



Así da a entender que este es el
fundamento de su apostolado y de su
nueva vida.

Hay también otros textos en los que
expresa lo mismo: "Por medio de
Jesucristo hemos recibido la gracia
del apostolado" (Rm 1, 5); y también:
"¿Acaso no he visto a Jesús, Señor
nuestro?" (1 Co 9, 1), palabras con las
que alude a algo que todos saben. Y,
por último, el texto más amplio es el
de la carta a los Gálatas: "Mas,
cuando Aquel que me separó desde
el seno de mi madre y me llamó por
su gracia tuvo a bien revelar en mí a
su Hijo, para que le anunciase entre
los gentiles, al punto, sin pedir
consejo ni a la carne ni a la sangre,
sin subir a Jerusalén donde los
Apóstoles anteriores a mí, me fui a
Arabia, de donde nuevamente volví a
Damasco" (Ga 1, 15-17). En esta
"auto-apología" subraya
decididamente que también él es
verdadero testigo del Resucitado, que



tiene una misión recibida
directamente del Resucitado.

Así podemos ver que las dos fuentes,
los Hechos de los Apóstoles y las
Cartas de san Pablo, convergen en un
punto fundamental: el Resucitado
habló a san Pablo, lo llamó al
apostolado, hizo de él un verdadero
apóstol, testigo de la Resurrección,
con el encargo específico de anunciar
el Evangelio a los paganos, al mundo
grecorromano. Al mismo tiempo, san
Pablo aprendió que, a pesar de su
relación inmediata con el Resucitado,
debía entrar en la comunión de la
Iglesia, debía hacerse bautizar, debía
vivir en sintonía con los demás
Apóstoles. Sólo en esta comunión con
todos podía ser un verdadero
apóstol, como escribe explícitamente
en la primera carta a los Corintios:
"Tanto ellos como yo esto es lo que
predicamos; esto es lo que habéis
creído" (1 Co 15, 11). Sólo existe un



anuncio del Resucitado, porque
Cristo es uno solo.

Como se ve, en todos estos pasajes
san Pablo no interpreta nunca este
momento como un hecho de
conversión. ¿Por qué? Hay muchas
hipótesis, pero en mi opinión el
motivo es muy evidente. Este viraje
de su vida, esta transformación de
todo su ser no fue fruto de un
proceso psicológico, de una
maduración o evolución intelectual y
moral, sino que llegó desde fuera: no
fue fruto de su pensamiento, sino del
encuentro con Jesucristo. En este
sentido no fue sólo una conversión,
una maduración de su "yo"; fue
muerte y resurrección para él
mismo: murió una existencia suya y
nació otra nueva con Cristo
resucitado. De ninguna otra forma se
puede explicar esta renovación de
san Pablo.



Los análisis psicológicos no pueden
aclarar ni resolver el problema. Sólo
el acontecimiento, el encuentro
fuerte con Cristo, es la clave para
entender lo que sucedió: muerte y
resurrección, renovación por parte
de Aquel que se había revelado y
había hablado con él. En este sentido
más profundo podemos y debemos
hablar de conversión. Este encuentro
es una renovación real que cambió
todos sus parámetros. Ahora puede
decir que lo que para él antes era
esencial y fundamental, ahora se ha
convertido en "basura"; ya no es
"ganancia" sino pérdida, porque
ahora cuenta sólo la vida en Cristo.

Sin embargo no debemos pensar que
san Pablo se cerró en un
acontecimiento ciego. En realidad
sucedió lo contrario, porque Cristo
resucitado es la luz de la verdad, la
luz de Dios mismo. Ese
acontecimiento ensanchó su corazón,
lo abrió a todos. En ese momento no



perdió cuanto había de bueno y de
verdadero en su vida, en su herencia,
sino que comprendió de forma nueva
la sabiduría, la verdad, la
profundidad de la ley y de los
profetas, se apropió de ellos de modo
nuevo. Al mismo tiempo, su razón se
abrió a la sabiduría de los paganos.
Al abrirse a Cristo con todo su
corazón, se hizo capaz de entablar un
diálogo amplio con todos, se hizo
capaz de hacerse todo a todos. Así
realmente podía ser el Apóstol de los
gentiles.

En relación con nuestra vida,
podemos preguntarnos: ¿Qué quiere
decir esto para nosotros? Quiere
decir que tampoco para nosotros el
cristianismo es una filosofía nueva o
una nueva moral. Sólo somos
cristianos si nos encontramos con
Cristo. Ciertamente no se nos
muestra de esa forma irresistible,
luminosa, como hizo con san Pablo
para convertirlo en Apóstol de todas



las gentes. Pero también nosotros
podemos encontrarnos con Cristo en
la lectura de la sagrada Escritura, en
la oración, en la vida litúrgica de la
Iglesia. Podemos tocar el corazón de
Cristo y sentir que él toca el nuestro.
Sólo en esta relación personal con
Cristo, sólo en este encuentro con el
Resucitado nos convertimos
realmente en cristianos. Así se abre
nuestra razón, se abre toda la
sabiduría de Cristo y toda la riqueza
de la verdad.

Por tanto oremos al Señor para que
nos ilumine, para que nos conceda
en nuestro mundo el encuentro con
su presencia y para que así nos dé
una fe viva, un corazón abierto, una
gran caridad con todos, capaz de
renovar el mundo.

La concepción paulina del
apostolado. Miércoles 10 de
septiembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:



El miércoles pasado hablé del gran
viraje que se produjo en la vida de
san Pablo tras su encuentro con
Cristo resucitado. Jesús entró en su
vida y lo convirtió de perseguidor en
apóstol. Ese encuentro marcó el
inicio de su misión: san Pablo no
podía seguir viviendo como antes;
desde entonces era consciente de que
el Señor le había dado el encargo de
anunciar su Evangelio en calidad de
apóstol. Hoy quiero hablaros
precisamente de esa nueva condición
de vida de san Pablo, es decir, de su
ser apóstol de Cristo.

Normalmente, siguiendo a los
Evangelios, identificamos a los Doce
con el título de Apóstoles, para
indicar a aquellos que eran
compañeros de vida y oyentes de las
enseñanzas de Jesús. Pero también
san Pablo se siente verdadero apóstol
y, por tanto, parece claro que el
concepto paulino de apostolado no se
restringe al grupo de los Doce.



Obviamente, san Pablo sabe
distinguir su caso personal del de
"los apóstoles anteriores" a él (Ga 1,
17): a ellos les reconoce un lugar
totalmente especial en la vida de la
Iglesia. Sin embargo, como todos
saben, también san Pablo se
considera a sí mismo como apóstolen
sentido estricto. Es un hecho que, en
el tiempo de los orígenes cristianos,
nadie recorrió tantos kilómetros
como él, por tierra y por mar, con la
única finalidad de anunciar el
Evangelio.

Por tanto, san Pablo tenía un
concepto de apostolado que rebasaba
el vinculado sólo al grupo de los Doce
y transmitido sobre todo por san
Lucas en los Hechos de los Apóstoles
(cf. Hch 1, 2. 26; 6, 2). En efecto, en la
primera carta a los Corintios hace
una clara distinción entre "los Doce"
y "todos los apóstoles", mencionados
como dos grupos distintos de
beneficiarios de las apariciones del



Resucitado (cf. 1 Co 15, 5. 7). En ese
mismo texto él se llama a sí mismo
humildemente "el último de los
apóstoles", comparándose incluso
con un aborto y afirmando
textualmente: "Indigno del nombre
de apóstol por haber perseguido a la
Iglesia de Dios. Mas, por la gracia de
Dios, soy lo que soy; y la gracia de
Dios no ha sido estéril en mí. Antes
bien, he trabajado más que todos
ellos. Pero no yo, sino la gracia de
Dios que está conmigo" (1 Co 15,
9-10).

La metáfora del aborto expresa una
humildad extrema; se la vuelve a
encontrar también en la carta a los
Romanos de san Ignacio de
Antioquía: "Soy el último de todos,
soy un aborto; pero me será
concedido ser algo, si alcanzo a
Dios" (9, 2). Lo que el obispo de
Antioquía dirá en relación con su
inminente martirio, previendo que
cambiaría completamente su



condición de indignidad, san Pablo lo
dice en relación con su propio
compromiso apostólico: en él se
manifiesta la fecundidad de la gracia
de Dios, que sabe transformar un
hombre cualquiera en un apóstol
espléndido. De perseguidor a
fundador de Iglesias: esto hizo Dios
en uno que, desde el punto de vista
evangélico, habría podido
considerarse un desecho.

¿Qué es, por tanto, según la
concepción de san Pablo, lo que los
convierte a él y a los demás en
apóstoles? En sus cartas aparecen
tres características principales que
constituyen al apóstol. La primera es
"haber visto al Señor" (cf. 1 Co 9, 1),
es decir, haber tenido con él un
encuentro decisivo para la propia
vida. Análogamente, en la carta a los
Gálatas (cf. Ga 1, 15-16), dirá que fue
llamado, casi seleccionado, por
gracia de Dios con la revelación de su
Hijo con vistas al alegre anuncio a los



paganos. En definitiva, es el Señor el
que constituye a uno en apóstol, no
la propia presunción. El apóstol no se
hace a sí mismo; es el Señor quien lo
hace; por tanto, necesita referirse
constantemente al Señor. San Pablo
dice claramente que es "apóstol por
vocación" (Rm 1, 1), es decir, "no de
parte de los hombres ni por
mediación de hombre alguno, sino
por Jesucristo y Dios Padre" (Ga 1, 1).
Esta es la primera característica:
haber visto al Señor, haber sido
llamado por él.

La segunda característica es "haber
sido enviado". El término griego 
apóstolos significa precisamente
"enviado, mandado", es decir,
embajador y portador de un
mensaje. Por consiguiente, debe
actuar como encargado y
representante de quien lo ha
mandado. Por eso san Pablo se
define "apóstol de Jesucristo" (1 Co 1,
1; 2 Co 1, 1), o sea, delegado suyo,



puesto totalmente a su servicio, hasta
el punto de llamarse también "siervo
de Jesucristo" (Rm 1, 1). Una vez más
destaca inmediatamente la idea de
una iniciativa ajena, la de Dios en
Jesucristo, a la que se está
plenamente obligado; pero sobre
todo se subraya el hecho de que se ha
recibido una misión que cumplir en
su nombre, poniendo absolutamente
en segundo plano cualquier interés
personal.

El tercer requisito es el ejercicio del
"anuncio del Evangelio", con la
consiguiente fundación de Iglesias.
Por tanto, el título de "apóstol" no es
y no puede ser honorífico;
compromete concreta y
dramáticamente toda la existencia de
la persona que lo lleva. En la primera
carta a los Corintios, san Pablo
exclama: "¿No soy yo apóstol? ¿Acaso
no he visto yo a Jesús, Señor nuestro?
¿No sois vosotros mi obra en el
Señor?" (1 Co 9, 1). Análogamente, en



la segunda carta a los Corintios
afirma: "Vosotros sois nuestra carta
(...), una carta de Cristo, redactada
por ministerio nuestro, escrita no
con tinta, sino con el Espíritu de Dios
vivo" (2 Co 3, 2-3).

No sorprende, por consiguiente, que
san Juan Crisóstomo hable de san
Pablo como de "un alma de
diamante" (Panegíricos, 1, 8), y siga
diciendo: "Del mismo modo que el
fuego, aplicándose a materiales
distintos, se refuerza aún más..., así
la palabra de san Pablo ganaba para
su causa a todos aquellos con los que
entraba en relación; y aquellos que le
hacían la guerra, conquistados por
sus discursos, se convertían en
alimento para este fuego
espiritual" (ib., 7, 11). Esto explica
por qué san Pablo define a los
apóstoles como "colaboradores de
Dios" (1 Co 3, 9; 2 Co 6, 1), cuya gracia
actúa con ellos.



Un elemento típico del verdadero
apóstol, claramente destacado por
san Pablo, es una especie de
identificación entre Evangelio y
evangelizador, ambos destinados a la
misma suerte. De hecho, nadie ha
puesto de relieve mejor que san
Pablo cómo el anuncio de la cruz de
Cristo se presenta como "escándalo y
necedad" (1 Co 1, 23), y muchos
reaccionan ante él con
incomprensión y rechazo. Eso
sucedía en aquel tiempo, y no debe
extrañar que suceda también hoy.

Así pues, en esta situación, de
aparecer como "escándalo y
necedad", participa también el
apóstol y san Pablo lo sabe: es la
experiencia de su vida. A los
Corintios les escribe, con cierta
ironía: "Pienso que a nosotros, los
apóstoles, Dios nos ha asignado el
último lugar, como condenados a
muerte, puestos a modo de
espectáculo para el mundo, los



ángeles y los hombres. Nosotros,
necios por seguir a Cristo; vosotros,
sabios en Cristo. Débiles nosotros;
mas vosotros, fuertes. Vosotros llenos
de gloria; mas nosotros,
despreciados. Hasta el presente,
pasamos hambre, sed, desnudez.
Somos abofeteados, y andamos
errantes. Nos fatigamos trabajando
con nuestras manos. Si nos insultan,
bendecimos. Si nos persiguen, lo
soportamos. Si nos difaman,
respondemos con bondad. Hemos
venido a ser, hasta ahora, como la
basura del mundo y el desecho de
todos" (1 Co 4, 9-13). Es un
autorretrato de la vida apostólica de
san Pablo: en todos estos
sufrimientos prevalece la alegría de
ser portador de la bendición de Dios
y de la gracia del Evangelio.

Por otro lado, san Pablo comparte
con la filosofía estoica de su tiempo
la idea de una tenaz constancia en
todas las dificultades que se le



presentan, pero él supera la
perspectiva meramente humanística,
basándose en el componente del
amor a Dios y a Cristo: "¿Quién nos
separará del amor de Cristo? ¿la
tribulación?, ¿la angustia?, ¿la
persecución?, ¿el hambre?, ¿la
desnudez?, ¿los peligros?, ¿la
espada? Como dice la Escritura: "Por
tu causa somos muertos todo el día;
tratados como ovejas destinadas al
matadero". Pero en todo esto salimos
vencedores gracias a aquel que nos
amó. Pues estoy seguro de que ni la
muerte ni la vida ni los ángeles ni los
principados ni lo presente ni lo
futuro ni las potestades ni la altura ni
la profundidad ni otra criatura
alguna podrá separarnos del amor de
Dios manifestado en Cristo Jesús
Señor nuestro" (Rm 8, 35-39). Esta es
la certeza, la alegría profunda que
guía al apóstol san Pablo en todas
estas vicisitudes: nada puede
separarnos del amor de Dios. Y este



amor es la verdadera riqueza de la
vida humana.

Como se ve, san Pablo se había
entregado al Evangelio con toda su
existencia; podríamos decir las
veinticuatro horas del día. Y cumplía
su ministerio con fidelidad y con
alegría, "para salvar a toda costa a
alguno" (1 Co 9, 22). Y con respecto a
las Iglesias, aun sabiendo que tenía
con ellas una relación de paternidad
(cf. 1 Co 4, 15), e incluso de
maternidad (cf. Ga 4, 19), asumía una
actitud de completo servicio,
declarando admirablemente: "No es
que pretendamos dominar sobre
vuestra fe, sino que contribuimos a
vuestro gozo" (2 Co 1, 24). La misión
de todos los apóstoles de Cristo, en
todos los tiempos, consiste en ser
colaboradores de la verdadera
alegría.

San Pablo y los Apóstoles. 
Miércoles 24 de septiembre de 2008



Queridos hermanos y hermanas:

Hoy quiero hablar sobre la relación
entre san Pablo y los Apóstoles que lo
habían precedido en el seguimiento
de Jesús. Estas relaciones estuvieron
siempre marcadas por un profundo
respeto y por la franqueza que en
san Pablo derivaba de la defensa de
la verdad del Evangelio. Aunque era
prácticamente contemporáneo de
Jesús de Nazaret, nunca tuvo la
oportunidad de encontrarse con él
durante su vida pública. Por eso, tras
quedar deslumbrado en el camino de
Damasco, sintió la necesidad de
consultar a los primeros discípulos
del Maestro, que él había elegido
para que llevaran su Evangelio hasta
los confines del mundo.

En la carta a los Gálatas san Pablo
elabora un importante informe sobre
los contactos mantenidos con
algunos de los Doce: ante todo con
Pedro, que había sido elegido como 



Kephas, palabra aramea que significa
roca, sobre la que se estaba
edificando la Iglesia (cf. Ga 1, 18); con
Santiago, "el hermano del Señor" (cf. 
Ga 1, 19); y con Juan (cf. Ga 2, 9): san
Pablo no duda en reconocerlos como
"las columnas" de la Iglesia.
Particularmente significativo es el
encuentro con Cefas (Pedro), que
tuvo lugar en Jerusalén: san Pablo se
quedó con él 15 días para
"consultarlo" (cf. Ga 1, 19), es decir,
para informarse sobre la vida
terrena del Resucitado, que lo había
"atrapado" en el camino de Damasco
y le estaba cambiando la vida de
modo radical: de perseguidor de la
Iglesia de Dios se había transformado
en evangelizador de la fe en el
Mesías crucificado e Hijo de Dios que
en el pasado había intentado destruir
(cf. Ga 1, 23).

¿Qué tipo de información sobre
Jesucristo obtuvo san Pablo en los
tres años sucesivos al encuentro de



Damasco? En la primera carta a los
Corintios podemos encontrar dos
pasajes que san Pablo había conocido
en Jerusalén y que ya habían sido
formulados como elementos
centrales de la tradición cristiana,
una tradición constitutiva. Él los
transmite verbalmente tal como los
había recibido, con una fórmula muy
solemne: "Os transmito lo que a mi
vez recibí". Insiste, por tanto, en la
fidelidad a cuanto él mismo había
recibido y que transmite fielmente a
los nuevos cristianos. Son elementos
constitutivos y conciernen a la
Eucaristía y a la Resurrección; se
trata de textos ya formulados en los
años treinta. Así llegamos a la
muerte, sepultura en el seno de la
tierra y a la resurrección de Jesús (cf.
1 Co 15, 3-4).

Tomemos ambos textos: las palabras
de Jesús en la última Cena (cf. 1 Co
11, 23-25) son realmente para san
Pablo centro de la vida de la Iglesia:



la Iglesia se edifica a partir de este
centro, llegando a ser así ella misma.
Además de este centro eucarístico,
del que vuelve a nacer siempre la
Iglesia —también para toda la
teología de san Pablo, para todo su
pensamiento—, estas palabras
tuvieron un notable impacto sobre la
relación personal de san Pablo con
Jesús. Por una parte, atestiguan que
la Eucaristía ilumina la maldición de
la cruz, convirtiéndola en bendición
(cf. Ga 3, 13-14); y por otra, explican
el alcance de la misma muerte y
resurrección de Jesús. En sus cartas
el "por vosotros" de la institución se
convierte en "por mí" (Ga 2, 20) —
personalizando, sabiendo que en ese
"vosotros" él mismo era conocido y
amado por Jesús— y, por otra parte,
en "por todos" (2 Co 5, 14); este "por
vosotros" se convierte en "por mí" y
"por la Iglesia" (Ef 5, 25), es decir,
también "por todos" del sacrificio
expiatorio de la cruz (cf. Rm 3, 25).
Por la Eucaristía y en la Eucaristía la



Iglesia se edifica y se reconoce como
"Cuerpo de Cristo" (1 Co 12, 27),
alimentado cada día por la fuerza del
Espíritu del Resucitado.

El otro texto, sobre la Resurrección,
nos transmite de nuevo la misma
fórmula de fidelidad. San Pablo
escribe: "Os transmití, en primer
lugar, lo que a mi vez recibí: que
Cristo murió por nuestros pecados,
según las Escrituras; que fue
sepultado y que resucitó al tercer día,
según las Escrituras; que se apareció
a Cefas y luego a los Doce" (1 Co 15,
3-5). También en esta tradición
transmitida a san Pablo vuelve a
aparecer la expresión "por nuestros
pecados", que subraya la entrega de
Jesús al Padre para liberarnos del
pecado y de la muerte. De esta
entrega san Pablo saca las
expresiones más conmovedoras y
fascinantes de nuestra relación con
Cristo: "A quien no conoció pecado,
Dios lo hizo pecado por nosotros,



para que viniésemos a ser justicia de
Dios en él" (2 Co 5, 21); "Conocéis la
generosidad de nuestro Señor
Jesucristo, el cual, siendo rico, por
vosotros se hizo pobre, a fin de que
os enriquecierais con su pobreza" (2
Co 8, 9). Vale la pena recordar el
comentario con el que Martín Lutero,
entonces monje agustino,
acompañaba estas expresiones
paradójicas de san Pablo: "Este es el
grandioso misterio de la gracia
divina hacia los pecadores: por un
admirable intercambio, nuestros
pecados ya no son nuestros, sino de
Cristo; y la justicia de Cristo ya no es
de Cristo, sino nuestra" (Comentario a
los Salmos, de 1513-1515). Y así
somos salvados.

En el kerygma (anuncio) original,
transmitido de boca a boca, merece
señalarse el uso del verbo "ha
resucitado", en lugar de "fue
resucitado", que habría sido más
lógico utilizar, en continuidad con el



"murió" y "fue sepultado". La forma
verbal "ha resucitado" se eligió para
subrayar que la resurrección de
Cristo influye hasta el presente de la
existencia de los creyentes: podemos
traducirlo por "ha resucitado y sigue
vivo" en la Eucaristía y en la Iglesia.
Así todas las Escrituras dan
testimonio de la muerte y la
resurrección de Cristo, porque —
como escribió Hugo de San Víctor—
"toda la divina Escritura constituye
un único libro, y este único libro es
Cristo, porque toda la Escritura habla
de Cristo y tiene en Cristo su
cumplimiento" (De arca Noe, 2, 8). Si
san Ambrosio de Milán pudo decir
que "en la Escritura leemos a Cristo",
es porque la Iglesia de los orígenes
leyó todas las Escrituras de Israel
partiendo de Cristo y volviendo a él.

La enumeración de las apariciones
del Resucitado a Cefas, a los Doce, a
más de quinientos hermanos, y a
Santiago se cierra con la referencia a



la aparición personal que recibió san
Pablo en el camino de Damasco: "Y
en último término se me apareció
también a mí, como a un abortivo" (1
Co 15, 8). Dado que él había
perseguido a la Iglesia de Dios, en
esta confesión expresa su indignidad
de ser considerado apóstol al mismo
nivel que los que le han precedido:
pero la gracia de Dios no fue estéril
en él (cf. 1 Co 15, 10). Por tanto, la
actuación prepotente de la gracia
divina une a san Pablo con los
primeros testigos de la resurrección
de Cristo: "Tanto ellos como yo esto
es lo que predicamos; esto es lo que
habéis creído" (1 Co 15, 11). Es
importante la identidad y la unicidad
del anuncio del Evangelio: tanto ellos
como yo predicamos la misma fe, el
mismo Evangelio de Jesucristo
muerto y resucitado, que se entrega
en la santísima Eucaristía.

La importancia que san Pablo
confiere a la Tradición viva de la



Iglesia, que transmite a sus
comunidades, demuestra cuán
equivocada es la idea de quienes
afirman que fue san Pablo quien
inventó el cristianismo: antes de
proclamar el evangelio de Jesucristo,
su Señor, se encontró con él en el
camino de Damasco y lo frecuentó en
la Iglesia, observando su vida en los
Doce y en aquellos que lo habían
seguido por los caminos de Galilea.
En las próximas catequesis
tendremos la oportunidad de
profundizar en las contribuciones
que san Pablo dio a la Iglesia de los
orígenes; pero la misión que recibió
del Resucitado en orden a la
evangelización de los gentiles
necesita ser confirmada y
garantizada por aquellos que le
dieron a él y a Bernabé la mano
derecha como señal de aprobación
de su apostolado y de su
evangelización, así como de acogida
en la única comunión de la Iglesia de
Cristo (cf. Ga 2, 9).



Se comprende entonces que la
expresión: "Si conocimos a Cristo
según la carne" (2 Co 5, 16) no
significa que su existencia terrena
tenga poca importancia para nuestra
maduración en la fe, sino que desde
el momento de la Resurrección
cambia nuestra forma de
relacionarnos con él. Él es, al mismo
tiempo, el Hijo de Dios, "nacido del
linaje de David según la carne,
constituido Hijo de Dios con poder,
según el espíritu de santidad, por su
resurrección de entre los muertos",
como recuerda san Pablo al principio
de la carta a los Romanos (Rm 1, 3-4).

Cuanto más tratamos de seguir las
huellas de Jesús de Nazaret por los
caminos de Galilea, tanto más
podemos comprender que él asumió
nuestra humanidad, compartiéndola
en todo, excepto en el pecado.
Nuestra fe no nace de un mito ni de
una idea, sino del encuentro con el
Resucitado, en la vida de la Iglesia.



El concilio de Jerusalén y la
controversia de Antioquía. 
Miércoles 1 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

El respeto y la veneración que san
Pablo cultivó siempre hacia los Doce
no disminuyeron cuando él defendía
con franqueza la verdad del
Evangelio, que no es otro que
Jesucristo, el Señor. Hoy queremos
detenernos en dos episodios que
demuestran la veneración y, al
mismo tiempo, la libertad con la que
el Apóstol se dirige a Cefas y a los
demás Apóstoles: el llamado
"Concilio" de Jerusalén y la
controversia de Antioquía de Siria,
relatados en la carta a los Gálatas (cf.
Ga 2, 1-10; 2, 11-14).

Todo concilio y sínodo de la Iglesia es
"acontecimiento del Espíritu" y reúne
en su realización las solicitudes de
todo el pueblo de Dios: lo
experimentaron personalmente



quienes tuvieron el don de participar
en el concilio Vaticano II. Por eso san
Lucas, al informarnos sobre el
primer Concilio de la Iglesia, que
tuvo lugar en Jerusalén, introduce así
la carta que los Apóstoles enviaron
en esta circunstancia a las
comunidades cristianas de la
diáspora: "Hemos decidido el
Espíritu Santo y nosotros..." (Hch 15,
28). El Espíritu, que obra en toda la
Iglesia, conduce de la mano a los
Apóstoles a la hora de tomar nuevos
caminos para realizar sus proyectos:
Él es el artífice principal de la
edificación de la Iglesia.

Y sin embargo, la asamblea de
Jerusalén tuvo lugar en un momento
de no poca tensión dentro de la
comunidad de los orígenes. Se
trataba de responder a la pregunta
de si era indispensable exigir a los
paganos que se estaban convirtiendo
a Jesucristo, el Señor, la circuncisión,
o si era lícito dejarlos libres de la Ley



mosaica, es decir, de la observancia
de las normas necesarias para ser
hombres justos, obedientes a la Ley, y
sobre todo, libres de las normas
relativas a las purificaciones rituales,
los alimentos puros e impuros y el
sábado. A la asamblea de Jerusalén
se refiere también san Pablo en la 
carta a los Gálatas (Ga 2, 1-10): tras
catorce años de su encuentro con el
Resucitado en Damasco —estamos en
la segunda mitad de la década del 40
d.C.—, Pablo parte con Bernabé
desde Antioquía de Siria y se hace
acompañar de Tito, su fiel
colaborador que, aun siendo de
origen griego, no había sido obligado
a hacerse circuncidar cuando entró
en la Iglesia. En esta ocasión, san
Pablo expuso a los Doce, definidos
como las personas más relevantes, su
evangelio de libertad de la Ley (cf. Ga
2, 6). A la luz del encuentro con
Cristo resucitado, él había
comprendido que en el momento del
paso al evangelio de Jesucristo, a los



paganos ya no les eran necesarias la
circuncisión, las leyes sobre el
alimento y sobre el sábado, como
muestra de justicia: Cristo es nuestra
justicia y "justo" es todo lo que es
conforme a él. No son necesarios
otros signos para ser justos. En la 
carta a los Gálatas refiere, con pocas
palabras, el desarrollo de la
Asamblea: recuerda con entusiasmo
que el evangelio de la libertad de la
Ley fue aprobado por Santiago, Cefas
y Juan, "las columnas", que le
ofrecieron a él y a Bernabé la mano
derecha en signo de comunión
eclesial en Cristo (cf. Ga 2, 9). Si,
como hemos notado, para san Lucas
el concilio de Jerusalén expresa la
acción del Espíritu Santo, para san
Pablo representa el reconocimiento
decisivo de la libertad compartida
entre todos aquellos que
participaron en él: libertad de las
obligaciones provenientes de la
circuncisión y de la Ley; la libertad
por la que "Cristo nos ha liberado,



para que seamos libres" y no nos
dejemos imponer ya el yugo de la
esclavitud (cf. Ga 5, 1). Las dos
modalidades con que san Pablo y san
Lucas describen la asamblea de
Jerusalén se unen por la acción
liberadora del Espíritu, porque
"donde está el Espíritu del Señor hay
libertad", como dice en la segunda 
carta a los Corintios (cf. 2 Co 3, 17).

Con todo, como aparece con gran
claridad en las cartas de san Pablo, la
libertad cristiana no se identifica
nunca con el libertinaje o con el
arbitrio de hacer lo que se quiere;
esta se realiza en conformidad con
Cristo y por eso, en el auténtico
servicio a los hermanos, sobre todo a
los más necesitados. Por esta razón,
el relato de san Pablo sobre la
asamblea se cierra con el recuerdo
de la recomendación que le
dirigieron los Apóstoles: "Sólo que
nosotros debíamos tener presentes a
los pobres, cosa que he procurado



cumplir con todo esmero" (Ga 2, 10).
Cada concilio nace de la Iglesia y
vuelve a la Iglesia: en aquella ocasión
vuelve con la atención a los pobres
que, de las diversas anotaciones de
san Pablo en sus cartas, se trata
sobre todo de los de la Iglesia de
Jerusalén. En la preocupación por los
pobres, atestiguada particularmente
en la segunda carta a los Corintios
(cf. 2 Co 8-9) y en la conclusión de la 
carta a los Romanos (cf. Rm 15), san
Pablo demuestra su fidelidad a las
decisiones maduradas durante la
Asamblea.

Quizás ya no seamos capaces de
comprender plenamente el
significado que san Pablo y sus
comunidades atribuyeron a la
colecta para los pobres de Jerusalén.
Se trató de una iniciativa totalmente
nueva en el ámbito de las actividades
religiosas: no fue obligatoria, sino
libre y espontánea; tomaron parte
todas las Iglesias fundadas por san



Pablo en Occidente. La colecta
expresaba la deuda de sus
comunidades a la Iglesia madre de
Palestina, de la que habían recibido
el don inefable del Evangelio. Tan
grande es el valor que Pablo atribuye
a este gesto de participación que
raramente la llama simplemente
"colecta": para él es más bien
"servicio", "bendición", "amor",
"gracia", más aún, "liturgia" (2 Co 9).
Sorprende, particularmente, este
último término, que confiere a la
colecta en dinero un valor incluso de
culto: por una parte es un gesto
litúrgico o "servicio", ofrecido por
cada comunidad a Dios, y por otra es
acción de amor cumplida a favor del
pueblo. Amor a los pobres y liturgia
divina van juntas, el amor a los
pobres es liturgia. Los dos horizontes
están presentes en toda liturgia
celebrada y vivida en la Iglesia, que
por su naturaleza se opone a la
separación entre el culto y la vida,
entre la fe y las obras, entre la



oración y la caridad para con los
hermanos. Así el concilio de
Jerusalén nace para dirimir la
cuestión sobre cómo comportarse
con los paganos que llegaban a la fe,
optando por la libertad de la
circuncisión y de las observancias
impuestas por la Ley, y se resuelve en
la solicitud eclesial y pastoral que
pone en el centro la fe en Cristo Jesús
y el amor a los pobres de Jerusalén y
de toda la Iglesia.

El segundo episodio es la conocida
controversia de Antioquía, en Siria,
que atestigua la libertad interior de
que gozaba san Pablo: ¿Cómo
comportarse en ocasión de la
comunión de mesa entre creyentes
de origen judío y los procedentes de
los gentiles? Aquí se pone de
manifiesto el otro epicentro de la
observancia mosaica: la distinción
entre alimentos puros e impuros, que
dividía profundamente a los hebreos
observantes de los paganos.



Inicialmente Cefas, Pedro, compartía
la mesa con unos y con otros: pero
con la llegada de algunos cristianos
vinculados a Santiago, "el hermano
del Señor" (Ga 1, 19), Pedro había
empezado a evitar los contactos en la
mesa con los paganos, para no
escandalizar a los que continuaban
observando las leyes de pureza
alimentaria; y la opción era
compartida por Bernabé. Tal opción
dividía profundamente a los
cristianos procedentes de la
circuncisión y los cristianos venidos
del paganismo. Este
comportamiento, que amenazaba
realmente la unidad y la libertad de
la Iglesia, suscitó las encendidas
reacciones de Pablo, que llegó a
acusar a Pedro y a los demás de
hipocresía: "Si tú, siendo judío, vives
como gentil y no como judío, ¿cómo
fuerzas a los gentiles a judaizar?" (Ga
2, 14). En realidad, las
preocupaciones de Pablo, por una
parte, y de Pedro y Bernabé, por otro,



eran distintas: para los últimos la
separación de los paganos
representaba una modalidad para
tutelar y para no escandalizar a los
creyentes provenientes del judaísmo;
para Pablo constituía, en cambio, un
peligro de malentendido de la
salvación universal en Cristo
ofrecida tanto a los paganos como a
los judíos. Si la justificación se
realiza sólo en virtud de la fe en
Cristo, de la conformidad con él, sin
obra alguna de la Ley, ¿qué sentido
tiene observar aún la pureza
alimentaria con ocasión de la
participación en la mesa? Muy
probablemente las perspectivas de
Pedro y de Pablo eran distintas: para
el primero, no perder a los judíos que
se habían adherido al Evangelio;
para el segundo, no disminuir el
valor salvífico de la muerte de Cristo
para todos los creyentes.

Es extraño decirlo, pero al escribir a
los cristianos de Roma, algunos años



después (hacia la mitad de la década
del 50 d.C.), san Pablo mismo se
encontrará ante una situación
análoga y pedirá a los fuertes que no
coman comida impura para no
perder o para no escandalizar a los
débiles: "Bueno es no comer carne, ni
beber vino, ni hacer nada en que tu
hermano tropiece, o se escandalice, o
flaquee" (Rm 14, 21). La controversia
de Antioquía se reveló así como una
lección tanto para san Pedro como
para san Pablo. Sólo el diálogo
sincero, abierto a la verdad del
Evangelio, pudo orientar el camino
de la Iglesia: "El reino de Dios no es
comida ni bebida, sino justicia y paz
y gozo en el Espíritu
Santo" (Rm14,17). Es una lección que
debemos aprender también nosotros:
con los diversos carismas confiados a
san Pedro y a san Pablo, dejémonos
todos guiar por el Espíritu,
intentando vivir en la libertad que
encuentra su orientación en la fe en
Cristo y se concreta en el servicio a



los hermanos. Es esencial
conformarnos cada vez más a Cristo.
De esta forma se es realmente libre.
Así se expresa en nosotros el núcleo
más profundo de la Ley: el amor a
Dios y al prójimo. Pidamos al Señor
que nos enseñe a compartir sus
sentimientos, para aprender de él la
verdadera libertad y el amor
evangélico que abraza a todo ser
humano.

San Pablo conoció a Jesús
verdaderamente de corazón. 
Miércoles 8 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En las últimas catequesis sobre san
Pablo hablé de su encuentro con
Cristo resucitado, que cambió
profundamente su vida, y después,
de su relación con los doce Apóstoles
llamados por Jesús —
particularmente con Santiago, Cefas
y Juan— y de su relación con la
Iglesia de Jerusalén. Queda ahora la



cuestión de qué sabía san Pablo del
Jesús terreno, de su vida, de sus
enseñanzas, de su pasión. Antes de
entrar en esta cuestión, puede ser
útil tener presente que el mismo san
Pablo distingue dos maneras de
conocer a Jesús y, más en general,
dos maneras de conocer a una
persona.

En la segunda carta a los Corintios
escribe: "Así que en adelante ya no
conocemos a nadie según la carne. Y
si conocimos a Cristo según la carne,
ya no le conocemos así" (2 Co 5, 16).
Conocer "según la carne", de modo
carnal, quiere decir conocer sólo
exteriormente, con criterios
externos: se puede haber visto a una
persona muchas veces, conocer sus
rasgos y los diversos detalles de su
comportamiento: cómo habla, cómo
se mueve, etc. Y sin embargo, aun
conociendo a alguien de esta forma,
no se le conoce realmente, no se
conoce el núcleo de la persona. Sólo



con el corazón se conoce
verdaderamente a una persona.

De hecho los fariseos y los saduceos
conocieron a Jesús en lo exterior,
escucharon su enseñanza, muchos
detalles de él, pero no lo conocieron
en su verdad. Hay una distinción
análoga en unas palabras de Jesús.
Después de la Transfiguración,
pregunta a los Apóstoles: "¿Quién
dice la gente que soy yo?" y "¿quién
decís vosotros que soy yo?". La gente
lo conoce, pero superficialmente;
sabe algunas cosas de él, pero no lo
ha conocido realmente. En cambio
los Doce, gracias a la amistad, que
implica también el corazón, al menos
habían entendido en lo sustancial y
comenzaban a saber quién era Jesús.
También hoy existe esta forma
distinta de conocer: hay personas
doctas que conocen a Jesús en
muchos de sus detalles y personas
sencillas que no conocen estos
detalles, pero que lo conocen en su



verdad: "El corazón habla al
corazón". Y san Pablo quiere decir
esencialmente que conoce a Jesús así,
con el corazón, y que de este modo
conoce esencialmente a la persona
en su verdad; y después, en un
segundo momento, que conoce sus
detalles.

Dicho esto, queda aún la cuestión:
¿Qué sabía san Pablo de la vida
concreta, de las palabras, de la
pasión, de los milagros de Jesús?
Parece seguro que nunca se encontró
con él durante su vida terrena. A
través de los Apóstoles y de la Iglesia
naciente, seguramente conoció
también detalles de la vida terrena
de Jesús. En sus cartas encontramos
tres formas de referencia al Jesús
prepascual. En primer lugar, hay
referencias explícitas y directas. San
Pablo habla de la ascendencia
davídica de Jesús (cf. Rm 1, 3), conoce
la existencia de sus "hermanos" o
consanguíneos (1 Co 9, 5; Ga 1, 19),



conoce el desarrollo de la última
Cena (cf. 1 Co 11, 23), conoce otras
palabras de Jesús, por ejemplo sobre
la indisolubilidad del matrimonio (cf.
1 Co 7, 10 con Mc 10, 11-12), sobre la
necesidad de que quien anuncia el
Evangelio sea mantenido por la
comunidad, pues el obrero merece su
salario (cf. 1 Co 9, 14 con Lc 10, 7);
san Pablo conoce las palabras
pronunciadas por Jesús en la última
Cena (cf. 1 Co 11, 24-25 con Lc 22,
19-20) y conoce también la cruz de
Jesús. Estas son referencias directas a
palabras y hechos de la vida de Jesús.

En segundo lugar, podemos entrever
en algunas frases de las cartas
paulinas varias alusiones a la
tradición atestiguada en los
Evangelios sinópticos. Por ejemplo,
las palabras que leemos en la
primera carta a los Tesalonicenses,
según la cual "el día del Señor vendrá
como un ladrón en la noche" (1 Ts 5,
2), no se explicarían remitiéndonos a



las profecías veterotestamentarias,
porque la comparación con el ladrón
nocturno sólo se encuentra en los
evangelios de san Mateo y de san
Lucas, por tanto está tomado de la
tradición sinóptica.

Así, cuando leemos que Dios "ha
escogido más bien lo necio del
mundo" (1 Co 1, 27-28), se escucha el
eco fiel de la enseñanza de Jesús
sobre los sencillos y los pobres (cf. Mt
5, 3; 11, 25; 19, 30). Están también las
palabras pronunciadas por Jesús en
el júbilo mesiánico: "Te bendigo
Padre, Señor del cielo y de la tierra,
porque has ocultado estas cosas a los
sabios e inteligentes y se las has
revelado a los pequeños" (Mt 11, 25).
San Pablo sabe —es su experiencia
misionera— que estas palabras son
verdaderas, es decir, que son
precisamente los sencillos quienes
tienen el corazón abierto al
conocimiento de Jesús. También la
alusión a la obediencia de Jesús



"hasta la muerte", que se lee en la
carta a los Filipenses (cf. Flp 2, 8)
hace referencia a la total
disponibilidad del Jesús terreno a
cumplir la voluntad de su Padre (cf. 
Mc 3, 35; Jn 4, 34).

Por tanto, san Pablo conoce la pasión
de Jesús, su cruz, el modo como vivió
los últimos momentos de su vida. La
cruz de Jesús y la tradición sobre este
hecho de la cruz está en el centro del 
kerigma paulino. Otro pilar de la vida
de Jesús conocido por san Pablo es el 
Sermón de la Montaña, del que cita
algunos elementos casi literalmente,
cuando escribe a los Romanos:
"Amaos unos a otros. (...) Bendecid a
los que os persiguen. (...) Vivid en
paz con todos. (...) Venced al mal con
el bien". Así pues, en sus cartas hay
un reflejo fiel del Sermón de la
Montaña (cf. Mt 5-7).

Por último, en las cartas de san Pablo
es posible hallar un tercer modo de



presencia de las palabras de Jesús: es
cuando realiza una forma de
transposición de la tradición
prepascual a la situación después de
la Pascua. Un caso típico es el tema
del reino de Dios, que está
seguramente en el centro de la
predicación del Jesús histórico (cf. Mt
3, 2; Mc 1, 15; Lc4, 43). En san Pablo
se encuentra una trasposición de este
tema, pues tras la resurrección es
evidente que Jesús en persona, el
Resucitado, es el reino de Dios. Por
tanto, el reino llega donde está
llegando Jesús. Y así, necesariamente,
el tema del reino de Dios, con el que
se había anticipado el misterio de
Jesús, se transforma en cristología.
Sin embargo, las mismas
disposiciones exigidas por Jesús para
entrar en el reino de Dios valen
exactamente para san Pablo a
propósito de la justificación por la fe:
tanto la entrada en el Reino como la
justificación requieren una actitud
de gran humildad y disponibilidad,



libre de presunciones, para acoger la
gracia de Dios.

Por ejemplo, la parábola del fariseo y
el publicano (cf. Lc 18, 9-14) imparte
una enseñanza que se encuentra tal
cual en san Pablo, cuando insiste en
que nadie debe gloriarse en
presencia de Dios. También las frases
de Jesús sobre los publicanos y las
prostitutas, más dispuestos que los
fariseos a acoger el Evangelio (cf. Mt
21, 31; Lc 7, 36-50) y sus deseos de
compartir la mesa con ellos (cf. Mt 9,
10-13; Lc 15, 1-2) encuentran pleno
eco en la doctrina de san Pablo sobre
el amor misericordioso de Dios a los
pecadores (cf. Rm 5, 8-10; y también 
Ef 2, 3-5). Así, el tema del reino de
Dios se propone de una forma nueva,
pero con plena fidelidad a la
tradición del Jesús histórico.

Otro ejemplo de transformación fiel
del núcleo doctrinal de Jesús se
encuentra en los "títulos" referidos a



él. Antes de Pascua él mismo se
califica como Hijo del hombre; tras la
Pascua se hace evidente que el Hijo
del hombre es también el Hijo de
Dios. Por tanto, el título preferido por
san Pablo para calificar a Jesús es 
Kýrios, "Señor" (cf. Flp 2, 9-11), que
indica la divinidad de Jesús. El Señor
Jesús, con este título, aparece en la
plena luz de la resurrección.

En el Monte de los Olivos, en el
momento de la extrema angustia de
Jesús (cf. Mc 14, 36), los discípulos,
antes de dormirse, habían oído cómo
hablaba con el Padre y lo llamaba
"Abbá-Padre". Es una palabra muy
familiar, equivalente a nuestro
"papá", que sólo usan los niños en
comunión con su padre. Hasta ese
momento era impensable que un
judío utilizara dicha palabra para
dirigirse a Dios; pero Jesús, siendo
verdadero hijo, en esta hora de
intimidad habla así y dice: "Abbá,
Padre". En las cartas de san Pablo a



los Romanos y a los Gálatas,
sorprendentemente, esta palabra
"Abbá", que expresa la exclusividad
de la filiación de Jesús, aparece en
labios de los bautizados (cf. Rm 8, 15; 
Ga 4, 6), porque han recibido el
"Espíritu del Hijo" y ahora llevan en
sí mismos ese Espíritu y pueden
hablar como Jesús y con Jesús como
verdaderos hijos a su Padre; pueden
decir "Abbá" porque han llegado a
ser hijos en el Hijo.

Por último, quiero aludir a la
dimensión salvífica de la muerte de
Jesús, como la encontramos en la
frase evangélica: "El Hijo del hombre
no ha venido para ser servido sino
para servir, y para dar su vida en
rescate por muchos" (Mc 10, 45; Mt
20, 28). El reflejo fiel de estas
palabras de Jesús aparece en la
doctrina paulina sobre la muerte de
Jesús como rescate (cf. 1 Co 6, 20),
como redención (cf. Rm 3, 24), como
liberación (cf. Ga 5, 1) y como



reconciliación (cf. Rm 5, 10; 2 Co 5,
18-20). Aquí está el centro de la
teología paulina, que se basa en estas
palabras de Jesús.

En conclusión, san Pablo no pensaba
en Jesús en calidad de historiador,
como una persona del pasado.
Ciertamente, conoce la gran tradición
sobre la vida, las palabras, la muerte
y la resurrección de Jesús, pero no
trata todo ello como algo del pasado;
lo propone como realidad del Jesús
vivo. Para san Pablo, las palabras y
las acciones de Jesús no pertenecen
al tiempo histórico, al pasado. Jesús
vive ahora y habla ahora con
nosotros y vive para nosotros. Esta es
la verdadera forma de conocer a
Jesús y de acoger la tradición sobre
él. También nosotros debemos
aprender a conocer a Jesús, no según
la carne, como una persona del
pasado, sino como nuestro Señor y
Hermano, que está hoy con nosotros



y nos muestra cómo vivir y cómo
morir.

La dimensión eclesiológica del
pensamiento de san Pablo. 
Miércoles 15 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En la catequesis del miércoles pasado
hablé de la relación de san Pablo con
el Jesús prepascual en su vida
terrena. La cuestión era: "¿Qué supo
san Pablo de la vida de Jesús, de sus
palabras, de su pasión?". Hoy quiero
hablar de la enseñanza de san Pablo
sobre la Iglesia. Debemos comenzar
por la constatación de que esta
palabra "Iglesia" en español, —como
"Église" en francés o "Chiesa" en
italiano— está tomada del griego 
Ekklēsía. Proviene del Antiguo
Testamento y significa la asamblea
del pueblo de Israel, convocada por
Dios, y de modo particular la
asamblea ejemplar al pie del Sinaí.



Con esta palabra se define ahora la
nueva comunidad de los creyentes
en Cristo que se sienten asamblea de
Dios, la nueva convocatoria de todos
los pueblos por parte de Dios y ante
él. La palabra Ekklēsía aparece por
primera vez en la obra de san Pablo,
que es el primer autor de un escrito
cristiano. Esto sucede en el inicio de
la primera carta a los Tesalonicenses,
donde san Pablo se dirige
textualmente "a la Iglesia de los
Tesalonicenses" (cf. después también
a la "Iglesia de los Laodicenses" en 
Col 4, 16). En otras cartas habla de la
Iglesia de Dios que está en Corinto
(cf. 1 Co 1, 2; 2 Co 1, 1), que está en
Galacia (cf. Ga 1, 2 etc.) —por tanto,
Iglesias particulares—, pero dice
también que persiguió a "la Iglesia de
Dios", no a una comunidad local
determinada, sino a "la Iglesia de
Dios".

Así vemos que el significado de la
palabra "Iglesia" tiene muchas



dimensiones: por una parte, indica
las asambleas de Dios en
determinados lugares (una ciudad,
un país, una casa), pero significa
también toda la Iglesia en su
conjunto. Así vemos que "la Iglesia
de Dios" no es sólo la suma de
distintas Iglesias locales, sino que las
diversas Iglesias locales son a su vez
realización de la única Iglesia de
Dios. Todas juntas son la "Iglesia de
Dios", que precede a las distintas
Iglesias locales, y que se expresa, se
realiza en ellas.

Es importante observar que casi
siempre la palabra "Iglesia" aparece
con el añadido de la calificación "de
Dios": no es una asociación humana,
nacida de ideas o intereses comunes,
sino de una convocación de Dios. Él
la ha convocado y por eso es una en
todas sus realizaciones. La unidad de
Dios crea la unidad de la Iglesia en
todos los lugares donde se encuentra.
Más tarde, en la carta a los Efesios,



san Pablo elaborará
abundantemente el concepto de
unidad de la Iglesia, en continuidad
con el concepto de pueblo de Dios,
Israel, considerado por los profetas
como "esposa de Dios", llamada a
vivir una relación esponsal con él.

San Pablo presenta a la única Iglesia
de Dios como "esposa de Cristo" en el
amor, un solo cuerpo y un solo
espíritu con Cristo mismo. Es sabido
que, de joven, san Pablo había sido
adversario encarnizado del nuevo
movimiento constituido por la Iglesia
de Cristo. Había sido su adversario,
porque consideraba que este nuevo
movimiento amenazaba la fidelidad
a la tradición del pueblo de Dios,
animado por la fe en el Dios único.
Esta fidelidad se expresaba sobre
todo en la circuncisión, en la
observancia de las reglas de la
pureza cultual, de la abstención de
ciertos alimentos, y del respeto del
sábado.



Los israelitas habían pagado esta
fidelidad con la sangre de los
mártires en el período de los
Macabeos, cuando el régimen
helenista quería obligar a todos los
pueblos a conformarse a la única
cultura helenística. Muchos israelitas
habían defendido con su sangre la
vocación propia de Israel. Los
mártires habían pagado con la vida
la identidad de su pueblo, que se
expresaba mediante estos elementos.

Tras el encuentro con Cristo
resucitado, san Pablo entendió que
los cristianos no eran traidores; al
contrario, en la nueva situación, el
Dios de Israel, mediante Cristo, había
extendido su llamada a todas las
gentes, convirtiéndose en el Dios de
todos los pueblos. De esta forma se
realizaba la fidelidad al único Dios;
ya no eran necesarios los signos
distintivos constituidos por las
normas y las observancias
particulares, porque todos estaban



llamados, en su variedad, a formar
parte del único pueblo de Dios en la
"Iglesia de Dios" en Cristo.

En la nueva situación san Pablo tuvo
clara inmediatamente una cosa: el
valor fundamental y fundante de
Cristo y de la "palabra" que lo
anunciaba. San Pablo sabía que no
sólo no se llega a ser cristiano por
coerción, sino que en la
configuración interna de la nueva
comunidad el componente
institucional estaba inevitablemente
vinculado a la "palabra" viva, al
anuncio del Cristo vivo en el cual
Dios se abre a todos los pueblos y los
une en un único pueblo de Dios. Es
sintomático que san Lucas, en los 
Hechos de los Apóstolesutilice
muchas veces, incluso a propósito de
san Pablo, el sintagma "anunciar la
palabra" (Hch 4, 29.31; 8, 25; 11, 19;
13, 46; 14, 25; 16, 6.32), con la
evidente intención de poner



fuertemente de relieve el alcance
decisivo de la "palabra" del anuncio. 

En concreto, esta palabra está
constituida por la cruz y la
resurrección de Cristo, en la que han
encontrado realización las
Escrituras. El misterio pascual, que
provocó el viraje de su vida en el
camino de Damasco, está obviamente
en el centro de la predicación del
Apóstol (cf. 1 Co 2, 2; 15, 14). Este
misterio, anunciado en la palabra, se
realiza en los sacramentos del
Bautismo y de la Eucaristía, y se hace
realidad en la caridad cristiana. La
obra evangelizadora de san Pablo no
tiene otro fin que implantar la
comunidad de los creyentes en
Cristo.

Esta idea está encerrada dentro de la
etimología misma de la palabra 
Ekklēsía, que san Pablo, y con él todo
el cristianismo, prefirió al otro
término, "sinagoga", no sólo porque



originariamente el primero es más
"laico" (deriva de la praxis griega de
la asamblea política y no
propiamente religiosa), sino también
porque implica directamente la idea
más teológica de una llamada ab
extra, y por tanto no una simple
reunión; los creyentes son llamados
por Dios, quien los reúne en una
comunidad, su Iglesia.

En esta línea podemos comprender
también el original concepto,
exclusivamente paulino, de la Iglesia
como "Cuerpo de Cristo". Al respecto,
conviene tener presente las dos
dimensiones de este concepto. Una es
de carácter sociológico, según la cual
el cuerpo está formado por sus
componentes y no existiría sin ellos.
Esta interpretación aparece en la 
carta a los Romanos y en la primera
carta a los Corintios, donde san Pablo
asume una imagen que ya existía en
la sociología romana: dice que un
pueblo es como un cuerpo con



distintos miembros, cada uno de los
cuales tiene su función, pero todos,
incluso los más pequeños y
aparentemente insignificantes, son
necesarios para que el cuerpo pueda
vivir y realizar sus funciones.

Oportunamente el Apóstol observa
que en la Iglesia hay muchas
vocaciones: profetas, apóstoles,
maestros, personas sencillas, todos
llamados a vivir cada día la caridad,
todos necesarios para construir la
unidad viva de este organismo
espiritual. La otra interpretación
hace referencia al Cuerpo mismo de
Cristo. San Pablo sostiene que la
Iglesia no es sólo un organismo, sino
que se convierte realmente en
cuerpo de Cristo en el sacramento de
la Eucaristía, donde todos recibimos
su Cuerpo y llegamos a ser realmente
su Cuerpo. Así se realiza el misterio
esponsal: todos son un solo cuerpo y
un solo espíritu en Cristo. De este
modo la realidad va mucho más allá



de la imaginación sociológica,
expresando su verdadera esencia
profunda, es decir, la unidad de
todos los bautizados en Cristo, a los
que el Apóstol considera "uno" en
Cristo, conformados al sacramento
de su Cuerpo.

Al decir esto, san Pablo muestra que
sabe bien y nos da a entender a todos
que la Iglesia no es suya y no es
nuestra: la Iglesia es el Cuerpo de
Cristo, es "Iglesia de Dios", "campo de
Dios, edificación de Dios, (...) templo 
de Dios" (1 Co 3, 9.16). Esta última
designación es particularmente
interesante, porque atribuye a un
tejido de relaciones interpersonales
un término que comúnmente servía
para indicar un lugar físico,
considerado sagrado. La relación
entre Iglesia y templo asume, por
tanto, dos dimensiones
complementarias: por una parte, se
aplica a la comunidad eclesial la
característica de separación y pureza



que tenía el edificio sagrado; pero,
por otra, se supera también el
concepto de un espacio material,
para transferir este valor a la
realidad de una comunidad viva de
fe. Si antes los templos se
consideraban lugares de la presencia
de Dios, ahora se sabe y se ve que
Dios no habita en edificios hechos de
piedra, sino que el lugar de la
presencia de Dios en el mundo es la
comunidad viva de los creyentes.

Merecería un discurso aparte la
calificación de "pueblo de Dios", que
en san Pablo se aplica
sustancialmente al pueblo del
Antiguo Testamento y después a los
paganos, que eran "el no pueblo" y se
han convertido también ellos en
pueblo de Dios gracias a su inserción
en Cristo mediante la palabra y el
sacramento.

Un último detalle. En la carta a
Timoteo san Pablo califica a la Iglesia



como "casa de Dios" (1Tm 3, 15); se
trata de una definición realmente
original, porque se refiere a la Iglesia
como estructura comunitaria en la
que se viven cordiales relaciones
interpersonales de carácter familiar.
El Apóstol nos ayuda a comprender
cada vez más a fondo el misterio de
la Iglesia en sus distintas
dimensiones de asamblea de Dios en
el mundo. Esta es la grandeza de la
Iglesia y la grandeza de nuestra
llamada: somos templo de Dios en el
mundo, lugar donde Dios habita
realmente; y, al mismo tiempo, somos
comunidad, familia de Dios, que es
caridad. Como familia y casa de Dios
debemos realizar en el mundo la
caridad de Dios y ser así, con la
fuerza que viene de la fe, lugar y
signo de su presencia.

Pidamos al Señor que nos conceda
ser cada vez más su Iglesia, su
Cuerpo, el lugar de la presencia de su



caridad en nuestro mundo y en
nuestra historia.

La divinidad de Cristo en la
predicación de san Pablo. 
Miércoles 22 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En las catequesis de las semanas
anteriores meditamos sobre la
"conversión" de san Pablo, fruto del
encuentro personal con Jesús
crucificado y resucitado, y nos
interrogamos sobre cuál fue la
relación del Apóstol de los gentiles
con el Jesús terreno. Hoy quiero
hablar de la enseñanza que san
Pablo nos ha dejado sobre la 
centralidad del Cristo resucitado en el
misterio de la salvación, sobre su
cristología. En verdad, Jesucristo
resucitado, "exaltado sobre todo
nombre", está en el centro de todas
sus reflexiones. Para el Apóstol,
Cristo es el criterio de valoración de
los acontecimientos y de las cosas, el



fin de todos los esfuerzos que él hace
para anunciar el Evangelio, la gran
pasión que sostiene sus pasos por los
caminos del mundo. Y se trata de un
Cristo vivo, concreto: el Cristo —dice
san Pablo— "que me amó y se
entregó a sí mismo por mí" (Ga 2, 20).
Esta persona que me ama, con la que
puedo hablar, que me escucha y me
responde, este es realmente el
principio para entender el mundo y
para encontrar el camino en la
historia.

Quien ha leído los escritos de san
Pablo sabe bien que él no se
preocupó de narrar los hechos de la
vida de Jesús, aunque podemos
pensar que en sus catequesis contaba
sobre el Jesús prepascual mucho más
de lo que escribió en sus cartas, que
son amonestaciones en situaciones
concretas. Su intencionalidad
pastoral y teológica se dirigía de tal
modo a la edificación de las
nacientes comunidades, que



espontáneamente concentraba todo
en el anuncio de Jesucristo como
"Señor", vivo y presente ahora en
medio de los suyos. De ahí la
esencialidad característica de la
cristología paulina, que desarrolla las
profundidades del misterio con una
preocupación constante y precisa:
ciertamente, anunciar al Jesús vivo y
su enseñanza, pero anunciar sobre
todo la realidad central de su muerte
y resurrección, como culmen de su
existencia terrena y raíz del
desarrollo sucesivo de toda la fe
cristiana, de toda la realidad de la
Iglesia.

Para el Apóstol, la resurrección no es
un acontecimiento en sí mismo,
separado de la muerte: el Resucitado
es siempre el mismo que fue
crucificado. También ya resucitado
lleva sus heridas: la pasión está
presente en él y, con Pascal, se puede
decir que sufre hasta el fin del
mundo, aun siendo el Resucitado y



viviendo con nosotros y para
nosotros. San Pablo comprendió esta
identidad del Resucitado con el Cristo
crucificado en el camino de
Damasco: en ese momento se le
reveló con claridad que el
Crucificado es el Resucitado y el
Resucitado es el Crucificado, que dice
a san Pablo: "¿Por qué me
persigues?" (Hch 9, 4). San Pablo,
cuando persigue a Cristo en la
Iglesia, comprende que la cruz no es
"una maldición de Dios" (Dt 21, 23),
sino sacrificio para nuestra
redención.

El Apóstol contempla fascinado el
secreto escondido del Crucificado-
resucitado y a través de los
sufrimientos experimentados por
Cristo en su humanidad (dimensión
terrena) se remonta a la existencia
eterna en la que es uno con el Padre
(dimensión pre-temporal): "Al llegar la
plenitud de los tiempos —escribe—
envió Dios a su Hijo, nacido de



mujer, nacido bajo la ley, para
rescatar a los que se hallaban bajo la
ley, y para que recibiéramos la
filiación adoptiva" (Ga 4, 4-5).

Estas dos dimensiones, la 
preexistencia eterna junto al Padre y
el descenso del Señor en la 
encarnación, se anuncian ya en el
Antiguo Testamento, en la figura de
la Sabiduría. En los Libros
sapienciales del Antiguo Testamento
encontramos algunos textos que
exaltan el papel de la Sabiduría, que
existe desde antes de la creación del
mundo. En este sentido deben leerse
pasajes como este del Salmo 90:
"Antes de que nacieran los montes, o
fuera engendrado el orbe de la tierra,
desde siempre y por siempre tú eres
Dios" (v. 2); o pasajes como el que
habla de la Sabiduría creadora: "El
Señor me creó, primicia de su
camino, antes que sus obras más
antiguas. Desde la eternidad fui
fundada, desde el principio, antes



que la tierra" (Pr 8, 22-23). También
es sugestivo el elogio de la Sabiduría,
contenido en el libro homónimo: "La
Sabiduría se despliega
vigorosamente de un confín al otro
del mundo y gobierna de excelente
manera el universo" (Sb 8, 1).

Los mismos textos sapienciales que
hablan de la preexistencia eterna de
la Sabiduría, hablan de su descenso,
del abajamiento de esta Sabiduría,
que se creó una tienda entre los
hombres. Así ya sentimos resonar las
palabras del Evangelio de san Juan
que habla de la tienda de la carne del
Señor. Se creó una tienda en el
Antiguo Testamento: aquí se refiere
al templo, al culto según la "Torá";
pero, desde el punto de vista del
Nuevo Testamento, podemos
entender que era sólo una
prefiguración de la tienda mucho
más real y significativa: la tienda de
la carne de Cristo. Y ya en los libros
del Antiguo Testamento vemos que



este abajamiento de la Sabiduría, su
descenso a la carne, implica también
la posibilidad de ser rechazada.

San Pablo, desarrollando su
cristología, se refiere precisamente a
esta perspectiva sapiencial: reconoce
en Jesús a la Sabiduría eterna que
existe desde siempre, la Sabiduría
que desciende y se crea una tienda
entre nosotros; así, puede describir a
Cristo como "fuerza y sabiduría de
Dios"; puede decir que Cristo se ha
convertido para nosotros en
"sabiduría de origen divino, justicia,
santificación y redención" (1 Co 1,
24.30). De la misma forma, san Pablo
aclara que Cristo, al igual que la
Sabiduría, puede ser rechazado
sobre todo por los dominadores de
este mundo (cf. 1 Co 2, 6-9), de modo
que en los planes de Dios puede
crearse una situación paradójica: la
cruz, que se transformará en camino
de salvación para todo el género
humano.



Un desarrollo posterior de este ciclo
sapiencial, según el cual la Sabiduría
se abaja para después ser exaltada a
pesar del rechazo, se encuentra en el
famoso himno contenido en la carta
a los Filipenses (cf. Flp 2, 6-11). Se
trata de uno de los textos más
elevados de todo el Nuevo
Testamento. Los exegetas, en su gran
mayoría, concuerdan en considerar
que este pasaje contiene una
composición anterior al texto de la 
carta a los Filipenses. Este es un dato
de gran importancia, porque
significa que el judeo-cristianismo,
antes de san Pablo, creía en la
divinidad de Jesús. En otras palabras,
la fe en la divinidad de Jesús no es un
invento helenístico, surgido mucho
después de la vida terrena de Jesús,
un invento que, olvidando su
humanidad, lo habría divinizado. En
realidad, vemos que el primer judeo-
cristianismo creía en la divinidad de
Jesús; más aún, podemos decir que
los Apóstoles mismos, en los grandes



momentos de la vida de su Maestro,
comprendieron que era el Hijo de
Dios, como dijo san Pedro en Cesarea
de Filipo: "Tú eres el Cristo, el Hijo de
Dios vivo" (Mt 16, 16).

Pero volvamos al himno de la carta a
los Filipenses. Este texto puede estar
estructurado en tres estrofas, que
ilustran los momentos principales
del recorrido realizado por Cristo. Su
preexistencia está expresada en las
palabras: "A pesar de su condición
divina, no hizo alarde de su categoría
de Dios" (v. 6). Sigue después el
abajamiento voluntario del Hijo en la
segunda estrofa: "Se despojó de su
rango y tomó la condición de
esclavo" (v. 7), hasta humillarse
"obedeciendo hasta la muerte y una
muerte de cruz" (v. 8). La tercera
estrofa del himno anuncia la
respuesta del Padre a la humillación
del Hijo: "Por eso Dios lo exaltó y le
concedió el Nombre que está sobre
todo nombre" (v. 9).



Lo que impresiona es el contraste
entre el abajamiento radical y la
siguiente glorificación en la gloria de
Dios. Es evidente que esta segunda
estrofa está en contraste con la
pretensión de Adán, que quería
hacerse Dios, y también está en
contraste con el gesto de los
constructores de la torre de Babel,
que querían edificar por sí solos el
puente hasta el cielo y convertirse
ellos mismos en divinidad. Pero esta
iniciativa de la soberbia acabó en la
autodestrucción: así no se llega al
cielo, a la verdadera felicidad, a Dios.
El gesto del Hijo de Dios es
exactamente lo contrario: no la
soberbia, sino la humildad, que es la
realización del amor, y el amor es
divino. La iniciativa de abajamiento,
de humildad radical de Cristo, con la
cual contrasta la soberbia humana,
es realmente expresión del amor
divino; a ella le sigue la elevación al
cielo a la que Dios nos atrae con su
amor.



Además de la carta a los Filipenses,
hay otros lugares de la literatura
paulina donde los temas de la
preexistencia y el descenso del Hijo
de Dios a la tierra están unidos entre
sí. Una reafirmación de la
identificación entre Sabiduría y
Cristo, con todas sus implicaciones
cósmicas y antropológicas, se
encuentra en la primera carta a
Timoteo: "Él ha sido manifestado en
la carne, justificado en el Espíritu,
visto de los ángeles, proclamado a los
gentiles, creído en el mundo,
levantado a la gloria" (1 Tm 3, 16).
Sobre todo con estas premisas se
puede definir mejor la función de
Cristo como Mediador único, en la
perspectiva del único Dios del
Antiguo Testamento (cf. 1 Tm 2, 5 en
relación con Is 43, 10-11; 44, 6). Cristo
es el verdadero puente que nos guía
al cielo, a la comunión con Dios.

Por último, sólo una alusión a los
últimos desarrollos de la cristología



de san Pablo en las cartas a los
Colosenses y a los Efesios. En la
primera, a Cristo se le califica como
"primogénito de toda la creación" (cf.
Col 1, 15-20). La palabra
"primogénito" implica que el primero
entre muchos hijos, el primero entre
muchos hermanos y hermanas, bajó
para atraernos y hacernos sus
hermanos y hermanas. En la carta a
los Efesios encontramos la hermosa
exposición del plan divino de la
salvación, cuando san Pablo dice que
Dios quería recapitularlo todo en
Cristo (cf. Ef 1, 3-23). Cristo es la
recapitulación de todo, lo asume todo
y nos guía a Dios. Así nos implica en
un movimiento de descenso y de
ascenso, invitándonos a participar en
su humildad, es decir, en su amor al
prójimo, para ser así partícipes
también de su glorificación,
convirtiéndonos con él en hijos en el
Hijo. Pidamos al Señor que nos
ayude a conformarnos a su



humildad, a su amor, para ser así
partícipes de su divinización.

La teología de la cruz en la
predicación de san Pablo. 
Miércoles 29 de octubre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En la experiencia personal de san
Pablo hay un dato incontrovertible:
mientras que al inicio había sido un
perseguidor y había utilizado la
violencia contra los cristianos, desde
el momento de su conversión en el
camino de Damasco, se había pasado
a la parte de Cristo crucificado,
haciendo de él la razón de su vida y
el motivo de su predicación. Entregó
toda su vida por las almas (cf. 2 Co
12, 15), una vida nada tranquila,
llena de insidias y dificultades. En el
encuentro con Jesús le quedó muy
claro el significado central de la cruz:
comprendió que Jesús había muerto y
resucitado por todosy por él mismo.
Ambas cosas eran importantes; la



universalidad: Jesús murió
realmente por todos; y la
subjetividad: murió también por mí.
En la cruz, por tanto, se había
manifestado el amor gratuito y
misericordioso de Dios.

Este amor san Pablo lo experimentó
ante todo en sí mismo (cf. Ga 2, 20) y
de pecador se convirtió en creyente,
de perseguidor en apóstol. Día tras
día, en su nueva vida, experimentaba
que la salvación era "gracia", que
todo brotaba de la muerte de Cristo y
no de sus méritos, que por lo demás
no existían. Así, el "evangelio de la
gracia" se convirtió para él en la
única forma de entender la cruz, no
sólo el criterio de su nueva
existencia, sino también la respuesta
a sus interlocutores. Entre estos
estaban, ante todo, los judíos que
ponían su esperanza en las obras y
esperaban de ellas la salvación; y
estaban también los griegos, que
oponían su sabiduría humana a la



cruz; y, por último, estaban ciertos
grupos de herejes, que se habían
formado su propia idea del
cristianismo según su propio modelo
de vida.

Para san Pablo la cruz tiene un
primado fundamental en la historia
de la humanidad; representa el
punto central de su teología, porque
decir cruz quiere decir salvación
como gracia dada a toda criatura. El
tema de la cruz de Cristo se convierte
en un elemento esencial y primario
de la predicación del Apóstol: el
ejemplo más claro es la comunidad
de Corinto. Frente a una Iglesia
donde había, de forma preocupante,
desórdenes y escándalos, donde la
comunión estaba amenazada por
partidos y divisiones internas que
ponían en peligro la unidad del
Cuerpo de Cristo, san Pablo se
presenta no con sublimidad de
palabras o de sabiduría, sino con el
anuncio de Cristo, de Cristo



crucificado. Su fuerza no es el
lenguaje persuasivo sino,
paradójicamente, la debilidad y la
humildad de quien confía sólo en el
"poder de Dios" (cf. 1 Co 2, 1-5).

La cruz, por todo lo que representa y
también por el mensaje teológico que
contiene, es escándalo y necedad. Lo
afirma el Apóstol con una fuerza
impresionante, que conviene
escuchar de sus mismas palabras:
"La predicación de la cruz es una
necedad para los que se pierden; mas
para los que se salvan —para
nosotros— es fuerza de Dios. (...)
Quiso Dios salvar a los creyentes
mediante la necedad de la
predicación. Así, mientras los judíos
piden señales y los griegos buscan
sabiduría, nosotros predicamos a
Cristo crucificado, escándalo para los
judíos, necedad para los gentiles" (1
Co 1, 18-23).



Las primeras comunidades
cristianas, a las que san Pablo se
dirige, saben muy bien que Jesús ya
ha resucitado y vive; el Apóstol
quiere recordar, no sólo a los
Corintios o a los Gálatas, sino a todos
nosotros, que el Resucitado sigue
siendo siempre Aquel que fue
crucificado. El "escándalo" y la
"necedad" de la cruz radican
precisamente en el hecho de que
donde parece haber sólo fracaso,
dolor, derrota, precisamente allí está
todo el poder del Amor ilimitado de
Dios, porque la cruz es expresión de
amor y el amor es el verdadero
poder que se revela precisamente en
esta aparente debilidad. Para los
judíos la cruz es skandalon, es decir,
trampa o piedra de tropiezo: parece
obstaculizar la fe del israelita
piadoso, que no encuentra nada
parecido en las Sagradas Escrituras.

San Pablo, con gran valentía, parece
decir aquí que la apuesta es muy



alta: para los judíos, la cruz
contradice la esencia misma de Dios,
que se manifestó con signos
prodigiosos. Por tanto, aceptar la
cruz de Cristo significa realizar una
profunda conversión en el modo de
relacionarse con Dios. Si para los
judíos el motivo de rechazo de la
cruz se encuentra en la Revelación,
es decir, en la fidelidad al Dios de sus
padres, para los griegos, es decir,
para los paganos, el criterio de juicio
para oponerse a la cruz es la razón.
En efecto, para estos últimos la cruz
es moría, necedad, literalmente 
insipidez, un alimento sin sal; por
tanto, más que un error, es un
insulto al buen sentido.

San Pablo mismo, en más de una
ocasión, sufrió la amarga experiencia
del rechazo del anuncio cristiano
considerado "insípido", irrelevante,
ni siquiera digno de ser tomado en
cuenta en el plano de la lógica
racional. Para quienes, como los



griegos, veían la perfección en el
espíritu, en el pensamiento puro, ya
era inaceptable que Dios se hiciera
hombre, sumergiéndose en todos los
límites del espacio y del tiempo. Por
tanto, era totalmente inconcebible
creer que un Dios pudiera acabar en
una cruz.

Y esta lógica griega es también la
lógica común de nuestro tiempo. El
concepto de apátheia indiferencia,
como ausencia de pasiones en Dios,
¿cómo habría podido comprender a
un Dios hecho hombre y derrotado,
que incluso habría recuperado luego
su cuerpo para vivir como
resucitado? "Te escucharemos sobre
esto en otra ocasión" (Hch 17, 32), le
dijeron despectivamente los
atenienses a san Pablo, cuando
oyeron hablar de resurrección de los
muertos. Creían que la perfección
consistía en liberarse del cuerpo,
concebido como una prisión. ¿Cómo
no iban a considerar una aberración



recuperar el cuerpo? En la cultura
antigua no parecía haber espacio
para el mensaje del Dios encarnado.
Todo el acontecimiento "Jesús de
Nazaret" parecía estar marcado por
la más total necedad y ciertamente la
cruz era el aspecto más emblemático.

¿Pero por qué san Pablo,
precisamente de esto, de la palabra
de la cruz, hizo el punto fundamental
de su predicación? La respuesta no
es difícil: la cruz revela "el poder de
Dios" (cf. 1 Co 1, 24), que es diferente
del poder humano, pues revela su
amor: "La necedad divina es más
sabia que la sabiduría de los
hombres, y la debilidad divina, más
fuerte que la fuerza de los
hombres" (1 Co 1, 25). Nosotros, a
siglos de distancia de san Pablo,
vemos que en la historia ha vencido
la cruz y no la sabiduría que se
opone a la cruz. El Crucificado es
sabiduría, porque manifiesta de
verdad quién es Dios, es decir, poder



de amor que llega hasta la cruz para
salvar al hombre. Dios se sirve de
modos e instrumentos que a
nosotros, a primera vista, nos
parecen sólo debilidad.

El Crucificado desvela, por una parte,
la debilidad del hombre; y, por otra,
el verdadero poder de Dios, es decir,
la gratuidad del amor: precisamente
esta gratuidad total del amor es la
verdadera sabiduría. San Pablo lo
experimentó incluso en su carne,
como lo testimonia en varios pasajes
de su itinerario espiritual, que se han
convertido en puntos de referencia
precisos para todo discípulo de Jesús:
"Él me dijo: "Mi gracia te basta, que
mi fuerza se muestra perfecta en la
flaqueza"" (2 Co 12, 9); y también:
"Ha escogido Dios lo débil del mundo
para confundir lo fuerte" (1 Co 1, 28).
El Apóstol se identifica hasta tal
punto con Cristo que también él, aun
en medio de numerosas pruebas,
vive en la fe del Hijo de Dios que lo



amó y se entregó por sus pecados y
por los de todos (cf. Ga 1, 4; 2, 20).
Este dato autobiográfico del Apóstol
es paradigmático para todos
nosotros.

San Pablo ofreció una admirable
síntesis de la teología de la cruz en la
segunda carta a los Corintios (cf. 2 Co
5, 14-21), donde todo está contenido
en dos afirmaciones fundamentales:
por una parte, Cristo, a quien Dios ha
tratado como pecado en nuestro
favor (v.21), murió por todos (v. 14);
por otra, Dios nos ha reconciliado
consigo, no imputándonos nuestras
culpas (vv.18-20). Por este "ministerio
de la reconciliación" toda esclavitud
ha sido ya rescatada (cf. 1 Co 6, 20; 7,
23). Aquí se ve cómo todo esto es
relevante para nuestra vida.
También nosotros debemos entrar en
este "ministerio de la reconciliación",
que supone siempre la renuncia a la
propia superioridad y la elección de
la necedad del amor.



San Pablo renunció a su propia vida
entregándose totalmente al
ministerio de la reconciliación, de la
cruz, que es salvación para todos
nosotros. Y también nosotros
debemos saber hacer esto: podemos
encontrar nuestra fuerza
precisamente en la humildad del
amor y nuestra sabiduría en la
debilidad de renunciar para entrar
así en la fuerza de Dios. Todos
debemos formar nuestra vida según
esta verdadera sabiduría: no vivir
para nosotros mismos, sino vivir en
la fe en el Dios del que todos
podemos decir: "Me amó y se entregó
a sí mismo por mí".

La resurrección de Cristo en la
teología de san Pablo. Miércoles 5
de noviembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

"Si no resucitó Cristo, es vacía
nuestra predicación, y es vacía
también vuestra fe (...) y vosotros



estáis todavía en vuestros
pecados" (1 Co 15, 14.17). Con estas
fuertes palabras de la primera carta
a los Corintios, san Pablo da a
entender la importancia decisiva que
atribuye a la resurrección de Jesús,
pues en este acontecimiento está la
solución del problema planteado por
el drama de la cruz. Por sí sola la
cruz no podría explicar la fe
cristiana; más aún, sería una
tragedia, señal de la absurdidad del
ser. El misterio pascual consiste en el
hecho de que ese Crucificado
"resucitó al tercer día, según las
Escrituras" (1 Co 15, 4); así lo
atestigua la tradición protocristiana.
Aquí está la clave de la cristología
paulina: todo gira alrededor de este
centro gravitacional. Toda la
enseñanza del apóstol san Pablo
parte del misterio de Aquel que el
Padre resucitó de la muerte y llega
siempre a él. La resurrección es un
dato fundamental, casi un axioma
previo (cf. 1 Co 15, 12), basándose en



el cual san Pablo puede formular su
anuncio (kerigma) sintético: el que
fue crucificado y que así manifestó el
inmenso amor de Dios por el
hombre, resucitó y está vivo en
medio de nosotros.

Es importante notar el vínculo entre
el anuncio de la resurrección, tal
como san Pablo lo formula, y el que
se realizaba en las primeras
comunidades cristianas prepaulinas.
Aquí se puede ver realmente la
importancia de la tradición que
precede al Apóstol y que él, con gran
respeto y atención, quiere a su vez
entregar. El texto sobre la
resurrección, contenido en el
capítulo 15, versículos 1-11, de la
primera carta a los Corintios, pone
bien de relieve el nexo entre "recibir"
y "transmitir". San Pablo atribuye
mucha importancia a la formulación
literal de la tradición; al término del
pasaje que estamos examinando
subraya: "Tanto ellos como yo, esto es



lo que predicamos" (1 Co 15, 11),
poniendo así de manifiesto la unidad
del kerigma, del anuncio para todos
los creyentes y para todos los que
anunciarán la resurrección de Cristo.

La tradición a la que se une es la
fuente a la que se debe acudir. La
originalidad de su cristología no va
nunca en detrimento de la fidelidad
a la tradición. El kerigma de los
Apóstoles preside siempre la re-
elaboración personal de san Pablo;
cada una de sus argumentaciones
parte de la tradición común, en la
que se expresa la fe compartida por
todas las Iglesias, que son una sola
Iglesia. Así san Pablo ofrece un
modelo para todos los tiempos sobre
cómo hacer teología y cómo predicar.
El teólogo, el predicador, no crea
nuevas visiones del mundo y de la
vida, sino que está al servicio de la
verdad transmitida, al servicio del
hecho real de Cristo, de la cruz, de la
Resurrección. Su deber es ayudarnos



a comprender hoy, tras las antiguas
palabras, la realidad del "Dios con
nosotros"; por tanto, la realidad de la
vida verdadera.

Aquí conviene precisar: san Pablo, al
anunciar la Resurrección, no se
preocupa de presentar una
exposición doctrinal orgánica —no
quiere escribir una especie de
manual de teología—, sino que
afronta el tema respondiendo a
dudas y preguntas concretas que le
hacían los fieles. Así pues, era un
discurso ocasional, pero lleno de fe y
de teología vivida. En él se encuentra
una concentración de lo esencial:
hemos sido "justificados", es decir,
hemos sido salvados por el Cristo 
muerto y resucitado por nosotros.
Emerge sobre todo el hecho de la
Resurrección, sin el cual la vida
cristiana sería simplemente absurda.
En aquella mañana de Pascua
sucedió algo extraordinario, algo
nuevo y, al mismo tiempo algo muy



concreto, marcado por señales muy
precisas, registradas por numerosos
testigos.

Para san Pablo, como para los demás
autores del Nuevo Testamento, la
Resurrección está unida al testimonio
de quien hizo una experiencia
directa del Resucitado. Se trata de
ver y de percibir, no sólo con los ojos
o con los sentidos, sino también con
una luz interior que impulsa a
reconocer lo que los sentidos
externos atestiguan como dato
objetivo. Por ello, san Pablo, como los
cuatro Evangelios, otorga una
importancia fundamental al tema de
las apariciones, que son condición
fundamental para la fe en el
Resucitado que dejó la tumba vacía.
Estos dos hechos son importantes: la
tumba está vacía y Jesús se apareció
realmente.

Así se constituye la cadena de la
tradición que, a través del testimonio



de los Apóstoles y de los primeros
discípulos, llegará a las generaciones
sucesivas, hasta nosotros. La primera
consecuencia, o el primer modo de
expresar este testimonio, es predicar
la resurrección de Cristo como
síntesis del anuncio evangélico y
como punto culminante de un
itinerario salvífico. Todo esto san
Pablo lo hace en diversas ocasiones:
se pueden consultar las cartas y los
Hechos de los Apóstoles, donde se ve
siempre que para él el punto esencial
es ser testigo de la Resurrección. Cito
sólo un texto: san Pablo, arrestado en
Jerusalén, está ante el Sanedrín como
acusado. En esta circunstancia, en la
que está en juego su muerte o su
vida, indica cuál es el sentido y el
contenido de toda su predicación:
"Por esperar la resurrección de los
muertos se me juzga" (Hch 23, 6).
Este mismo estribillo lo repite san
Pablo continuamente en sus cartas
(cf. 1 Ts 1, 9 s; 4, 13-18; 5, 10), en las
que apela a su experiencia personal,



a su encuentro personal con Cristo
resucitado (cf. Ga 1, 15-16; 1 Co 9, 1).

Pero podemos preguntarnos: ¿Cuál
es, para san Pablo, el sentido
profundo del acontecimiento de la
resurrección de Jesús? ¿Qué nos dice
a nosotros a dos mil años de
distancia? La afirmación "Cristo ha
resucitado" ¿es actual también para
nosotros? ¿Por qué la Resurrección
es un tema tan determinante para él
y para nosotros hoy? San Pablo da
solemnemente respuesta a esta
pregunta al principio de la carta a los
Romanos, donde comienza
refiriéndose al "Evangelio de Dios...
acerca de su Hijo, nacido del linaje
de David según la carne, constituido
Hijo de Dios con poder, según el
Espíritu de santidad, por su
resurrección de entre los
muertos" (Rm 1, 1.3-4).

San Pablo sabe bien, y lo dice
muchas veces, que Jesús era Hijo de



Dios siempre, desde el momento de
su encarnación. La novedad de la
Resurrección consiste en el hecho de
que Jesús, elevado desde la humildad
de su existencia terrena, ha sido
constituido Hijo de Dios "con poder".
El Jesús humillado hasta la muerte
en cruz puede decir ahora a los Once:
"Me ha sido dado todo poder en el
cielo y en la tierra" (Mt 28, 18). Se ha
realizado lo que dice el Salmo 2,
versículo 8: "Pídeme y te daré en
herencia las naciones, en propiedad
los confines de la tierra". Por eso, con
la Resurrección comienza el anuncio
del Evangelio de Cristo a todos los
pueblos, comienza el reino de Cristo,
este nuevo reino que no conoce otro
poder que el de la verdad y del amor.

Por tanto, la Resurrección revela
definitivamente cuál es la auténtica
identidad y la extraordinaria
estatura del Crucificado. Una
dignidad incomparable y altísima: 
Jesús es Dios. Para san Pablo la



identidad secreta de Jesús, más que
en la encarnación, se revela en el
misterio de la Resurrección. Mientras
el título de Cristo, es decir, "Mesías",
"Ungido", en san Pablo tiende a
convertirse en el nombre propio de
Jesús, y el de Señor especifica su
relación personal con los creyentes,
ahora el título de Hijo de Dios ilustra
la relación íntima de Jesús con Dios,
una relación que se revela
plenamente en el acontecimiento
pascual. Así pues, se puede decir que
Jesús resucitó para ser el Señor de los
vivos y de los muertos (cf. Rm 14, 9; 2
Co 5, 15) o, con otras palabras,
nuestro Salvador (cf. Rm 4, 25).

Todo esto tiene importantes
consecuencias para nuestra vida de
fe: estamos llamados a participar
hasta lo más profundo de nuestro ser
en todo el acontecimiento de la
muerte y resurrección de Cristo. Dice
el Apóstol: hemos "muerto con
Cristo" y creemos que "viviremos con



él, sabiendo que Cristo resucitado de
entre los muertos ya no muere más;
la muerte ya no tiene dominio sobre
él" (Rm 6, 8-9). Esto se traduce en la
práctica compartiendo los
sufrimientos de Cristo, como
preludio a la configuración plena con
él mediante la resurrección, a la que
miramos con esperanza. Es lo que le
sucedió también a san Pablo, cuya
experiencia personal está descrita en
las cartascon tonos tan apremiantes
como realistas: "Y conocerlo a él, el
poder de su resurrección y la
comunión de sus padecimientos
hasta hacerme semejante a él en su
muerte, tratando de llegar a la
resurrección de entre los
muertos" (Flp 3, 10-11; cf. 2 Tm 2,
8-12).

La teología de la cruz no es una
teoría; es la realidad de la vida
cristiana. Vivir en la fe en Jesucristo,
vivir la verdad y el amor implica
renuncias todos los días, implica



sufrimientos. El cristianismo no es el
camino de la comodidad; más bien,
es una escalada exigente, pero
iluminada por la luz de Cristo y por
la gran esperanza que nace de él. San
Agustín dice: a los cristianos no se les
ahorra el sufrimiento; al contrario,
les toca un poco más, porque vivir la
fe expresa el valor de afrontar la
vida y la historia más en
profundidad. Con todo, sólo así,
experimentando el sufrimiento,
conocemos la vida en su
profundidad, en su belleza, en la
gran esperanza suscitada por Cristo
crucificado y resucitado. El creyente
se encuentra situado entre dos polos:
por un lado, la Resurrección, que de
algún modo está ya presente y
operante en nosotros (cf. Col 3, 1-4; Ef
2, 6); por otro, la urgencia de
insertarse en el proceso que conduce
a todos y todo a la plenitud, descrita
en la carta a los Romanos con una
imagen audaz: como toda la creación
gime y sufre casi dolores del parto,



así también nosotros gemimos en
espera de la redención de nuestro
cuerpo, de nuestra redención y
resurrección (cf. Rm 8, 18-23).

En síntesis, podemos decir con san
Pablo que el verdadero creyente
obtiene la salvación profesando con
su boca que Jesús es el Señor y
creyendo con el corazón que Dios lo
resucitó de entre los muertos (cf. Rm
10, 9). Es importante ante todo el
corazón que cree en Cristo y que por
la fe "toca" al Resucitado; pero no
basta llevar en el corazón la fe;
debemos confesarla y testimoniarla
con la boca, con nuestra vida,
haciendo así presente la verdad de la
cruz y de la resurrección en nuestra
historia.

De esta forma el cristiano se inserta
en el proceso gracias al cual el
primer Adán, terrestre y sujeto a la
corrupción y a la muerte, se va
transformando en el último Adán,



celestial e incorruptible (cf. 1 Co 15,
20-22.42-49). Este proceso se inició
con la resurrección de Cristo, en la
que, por tanto, se funda la esperanza
de que también nosotros podremos
entrar un día con Cristo en nuestra
verdadera patria que está en el cielo.
Sostenidos por esta esperanza
proseguimos con valor y con alegría.

La parusía en la predicación de san
Pablo. Miércoles 12 de noviembre
de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

El tema de la Resurrección, sobre el
que hablamos la semana pasada,
abre una nueva perspectiva, la de la
espera de la vuelta del Señor y, por
ello, nos lleva a reflexionar sobre la
relación entre el tiempo presente,
tiempo de la Iglesia y del reino de
Cristo, y el futuro (éschaton) que nos
espera, cuando Cristo entregará el
Reino al Padre (cf.1 Co 15, 24). Todo
discurso cristiano sobre las



realidades últimas, llamado 
escatología, parte siempre del
acontecimiento de la Resurrección:
en este acontecimiento las realidades
últimas ya han comenzado y, en
cierto sentido, ya están presentes.

Probablemente en el año 52 san
Pablo escribió la primera de sus
cartas, la primera carta a los
Tesalonicenses, donde habla de esta
vuelta de Jesús, llamada parusía,
adviento, nueva, definitiva y
manifiesta presencia (cf.1 Ts 4,
13-18). A los Tesalonicenses, que
tienen sus dudas y problemas, el
Apóstol escribe así: "Si creemos que
Jesús murió y que resucitó, de la
misma manera Dios llevará consigo a
quienes murieron en Jesús" (1 Ts 4,
14). Y continúa: "Los que murieron
en Cristo resucitarán en primer
lugar. Después nosotros, los que
vivamos, los que quedemos, seremos
arrebatados en nubes, junto con
ellos, al encuentro del Señor en los



aires, y así estaremos siempre con el
Señor" (1 Ts 4, 16-17). San Pablo
describe la parusíade Cristo con
acentos muy vivos y con imágenes
simbólicas, pero que transmiten un
mensaje sencillo y profundo: al final
estaremos siempre con el Señor. Este
es, más allá de las imágenes, el
mensaje esencial: nuestro futuro es
"estar con el Señor"; en cuanto
creyentes, en nuestra vida ya
estamos con el Señor; nuestro futuro,
la vida eterna, ya ha comenzado.

En la segunda carta a los
Tesalonicenses, san Pablo cambia la
perspectiva; habla de
acontecimientos negativos, que
deberán suceder antes del final y
conclusivo. No hay que dejarse
engañar —dice— como si el día del
Señor fuera verdaderamente
inminente, según un cálculo
cronológico: "Por lo que respecta a la
venida de nuestro Señor Jesucristo y
a nuestra reunión con él, os rogamos,



hermanos, que no os dejéis alterar
tan fácilmente en vuestros ánimos, ni
os alarméis por alguna
manifestación del Espíritu, por
algunas palabras o por alguna carta
presentada como nuestra, que os
haga suponer que está inminente el
día del Señor. Que nadie os engañe
de ninguna manera" (2 Ts 2, 1-3). La
continuación de este texto anuncia
que antes de la venida del Señor
tiene que llegar la apostasía y se
revelará un no bien identificado
"hombre impío", el "hijo de la
perdición" (2 Ts 2, 3), que la tradición
llamará después el Anticristo.

Pero la intención de esta carta de san
Pablo es ante todo práctica; escribe:
"Cuando estábamos entre vosotros os
mandábamos esto: si alguno no
quiere trabajar, que tampoco coma.
Porque nos hemos enterado de que
hay entre vosotros algunos que viven
desordenadamente, sin trabajar
nada, pero metiéndose en todo. A



esos les mandamos y les exhortamos
en el Señor Jesucristo a que trabajen
con sosiego para comer su propio
pan" (2 Ts 3, 10-12). En otras
palabras, la espera de la parusía de
Jesús no dispensa del trabajo en este
mundo; al contrario, crea
responsabilidad ante el Juez divino
sobre nuestro obrar en este mundo.
Precisamente así crece nuestra
responsabilidad de trabajar en y para
este mundo. Veremos lo mismo el
domingo próximo en el pasaje
evangélico de los talentos, donde el
Señor nos dice que ha confiado
talentos a todos y el Juez nos pedirá
cuentas de ellos diciendo: ¿Habéis
dado fruto? Por tanto la espera de su
venida implica responsabilidad con
respecto a este mundo.

En la carta a los Filipenses, en otro
contexto y con aspectos nuevos,
aparece esa misma verdad y el
mismo nexo entre parusía —vuelta
del Juez-Salvador— y nuestro



compromiso en la vida. San Pablo
está en la cárcel esperando la
sentencia, que puede ser de condena
a muerte. En esta situación piensa en
su futuro "estar con el Señor", pero
piensa también en la comunidad de
Filipos, que necesita a su padre, san
Pablo, y escribe: "Para mí la vida es
Cristo, y la muerte, una ganancia.
Pero si el vivir en la carne significa
para mí trabajo fecundo, no sé qué
escoger. Me siento apremiado por las
dos partes: por una parte, deseo
partir y estar con Cristo, lo cual,
ciertamente, es con mucho lo mejor;
mas, por otra parte, quedarme en la
carne es más necesario para
vosotros. Y, persuadido de esto, sé
que me quedaré y permaneceré con
todos vosotros para progreso y gozo
de vuestra fe, a fin de que tengáis por
mi causa un nuevo motivo de orgullo
en Cristo Jesús, cuando yo vuelva a
estar entre vosotros" (Flp 1, 21-26).



San Pablo no tiene miedo a la
muerte; al contrario: de hecho, la
muerte indica el completo estar con
Cristo. Pero san Pablo participa
también de los sentimientos de
Cristo, el cual no vivió para sí mismo,
sino para nosotros. Vivir para los
demás se convierte en el programa
de su vida y por ello muestra su
perfecta disponibilidad a la voluntad
de Dios, a lo que Dios decida. Sobre
todo, está disponible, también en el
futuro, a vivir en esta tierra para los
demás, a vivir para Cristo, a vivir
para su presencia viva y así para la
renovación del mundo. Vemos que
este estar con Cristo crea a san Pablo
una gran libertad interior: libertad
ante la amenaza de la muerte, pero
también libertad ante todas las
tareas y los sufrimientos de la vida.
Está sencillamente disponible para
Dios y es realmente libre.

Y ahora, después de haber
examinado los diversos aspectos de



la espera de la parusía de Cristo,
pasamos a preguntarnos: ¿Cuáles son
las actitudes fundamentales del
cristiano ante las realidades últimas:
la muerte, el fin del mundo? La
primera actitud es la certeza de que
Jesús ha resucitado, está con el Padre
y, por eso, está con nosotros para
siempre. Y nadie es más fuerte que
Cristo, porque está con el Padre, está
con nosotros. Por eso estamos
seguros y no tenemos miedo. Este era
un efecto esencial de la predicación
cristiana. El miedo a los espíritus, a
los dioses, era muy común en todo el
mundo antiguo. También hoy los
misioneros, junto con tantos
elementos buenos de las religiones
naturales, se encuentran con el
miedo a los espíritus, a los poderes
nefastos que nos amenazan. Cristo
vive, ha vencido a la muerte y ha
vencido a todos estos poderes. Con
esta certeza, con esta libertad, con
esta alegría vivimos. Este es el



primer aspecto de nuestro vivir con
respecto al futuro.

En segundo lugar, la certeza de que
Cristo está conmigo, de que en Cristo
el mundo futuro ya ha comenzado,
también da certeza de la esperanza.
El futuro no es una oscuridad en la
que nadie se orienta. No es así. Sin
Cristo, también hoy el futuro es
oscuro para el mundo, hay mucho
miedo al futuro. El cristiano sabe que
la luz de Cristo es más fuerte y por
eso vive en una esperanza que no es
vaga, en una esperanza que da
certeza y valor para afrontar el
futuro.

Por último, la tercera actitud. El Juez
que vuelve —es Juez y Salvador a la
vez— nos ha confiado la tarea de
vivir en este mundo según su modo
de vivir. Nos ha entregado sus
talentos. Por eso nuestra tercera
actitud es: responsabilidad con
respecto al mundo, a los hermanos,



ante Cristo y, al mismo tiempo,
también certeza de su misericordia.
Ambas cosas son importantes. No
vivimos como si el bien y el mal
fueran iguales, porque Dios sólo
puede ser misericordioso. Esto sería
un engaño. En realidad, vivimos en
una gran responsabilidad. Tenemos
los talentos, tenemos que trabajar
para que este mundo se abra a Cristo,
para que se renueve. Pero incluso
trabajando y sabiendo en nuestra
responsabilidad que Dios es
verdadero juez, también estamos
seguros de que este juez es bueno,
conocemos su rostro, el rostro de
Cristo resucitado, de Cristo
crucificado por nosotros. Por eso
podemos estar seguros de su bondad
y seguir adelante con gran valor.

Un dato ulterior de la enseñanza
paulina sobre la escatología es el de
la universalidad de la llamada a la fe,
que reúne a los judíos y a los gentiles,
es decir, a los paganos, como signo y



anticipación de la realidad futura,
por lo que podemos decir que ya
estamos sentados en el cielo con
Jesucristo, pero para mostrar en los
siglos futuros la riqueza de la gracia
(cf. Ef 2, 6 s): el después se convierte
en un antes para hacer evidente el
estado de realización incipiente en
que vivimos. Esto hace tolerables los
sufrimientos del momento presente,
que no son comparables a la gloria
futura (cf. Rm 8, 18). Se camina en la
fe y no en la visión, y aunque sería
preferible salir del destierro del
cuerpo y estar con el Señor, lo que
cuenta en definitiva, habitando en el
cuerpo o saliendo de él, es ser
agradables a Dios (cf. 2 Co 5, 7-9).

Finalmente, un último punto que
quizás parezca un poco difícil para
nosotros. En la conclusión de su 
primera carta a los Corintios, san
Pablo repite y pone también en
labios de los Corintios una oración
surgida en las primeras comunidades



cristianas del área de Palestina: 
Maranà, thà! que literalmente
significa "Señor nuestro, ¡ven!" (1 Co
16, 22). Era la oración de la primera
comunidad cristiana; y también el
último libro del Nuevo testamento, el
Apocalipsis, se concluye con esta
oración: "¡Ven, Señor!". ¿Podemos
rezar así también nosotros? Me
parece que para nosotros hoy, en
nuestra vida, en nuestro mundo, es
difícil rezar sinceramente para que
acabe este mundo, para que venga la
nueva Jerusalén, para que venga el
juicio último y el Juez, Cristo. Creo
que aunque, por muchos motivos, no
nos atrevamos a rezar sinceramente
así, sin embargo de una forma justa y
correcta podemos decir también con
los primeros cristianos: "¡Ven, Señor
Jesús!".

Ciertamente, no queremos que venga
ahora el fin del mundo. Pero, por
otra parte, queremos que acabe este
mundo injusto. También nosotros



queremos que el mundo cambie
profundamente, que comience la
civilización del amor, que llegue un
mundo de justicia y de paz, sin
violencia, sin hambre. Queremos
todo esto. Pero ¿cómo podría suceder
esto sin la presencia de Cristo? Sin la
presencia de Cristo nunca llegará un
mundo realmente justo y renovado.
Y, aunque sea de otra manera,
totalmente y en profundidad,
podemos y debemos decir también
nosotros, con gran urgencia y en las
circunstancias de nuestro tiempo:
¡Ven, Señor! Ven a tu modo, del modo
que tú sabes. Ven donde hay
injusticia y violencia. Ven a los
campos de refugiados, en Darfur y en
Kivu del norte, en tantos lugares del
mundo. Ven donde domina la droga.
Ven también entre los ricos que te
han olvidado, que viven sólo para sí
mismos. Ven donde eres
desconocido. Ven a tu modo y
renueva el mundo de hoy. Ven
también a nuestro corazón, ven y



renueva nuestra vida. Ven a nuestro
corazón para que nosotros mismos
podamos ser luz de Dios, presencia
tuya. En este sentido oramos con san
Pablo: Maranà, thà! "¡Ven, Señor
Jesús"!, y oramos para que Cristo esté
realmente presente hoy en nuestro
mundo y lo renueve.

La justificación en la enseñanza de
san Pablo. Miércoles 19 de
noviembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En el camino que estamos
recorriendo guiados por san Pablo,
queremos reflexionar ahora sobre un
tema que está en el centro de las
controversias del siglo de la Reforma:
la cuestión de la justificación. ¿Cómo
llega a ser justo el hombre a los ojos
de Dios? Cuando san Pablo se
encontró con el Resucitado en el
camino de Damasco era un hombre
realizado: irreprensible en cuanto a
la justicia que deriva de la Ley (cf. 



Flp 3, 6), superaba a muchos de sus
coetáneos en la observancia de las
prescripciones mosaicas y era celoso
en sostener las tradiciones de sus
padres (cf. Ga 1, 14). La iluminación
de Damasco le cambió radicalmente
la existencia: comenzó a considerar
todos sus méritos, logrados en una
carrera religiosa integérrima, como
"basura" frente a la sublimidad del
conocimiento de Jesucristo (cf. Flp 3,
8). Lacarta a los Filipenses nos ofrece
un testimonio conmovedor del paso
de san Pablo de una justicia fundada
en la Ley y conseguida con la
observancia de las obras prescritas, a
una justicia basada en la fe en Cristo:
comprendió que todo lo que hasta
entonces le había parecido una
ganancia, en realidad frente a Dios
era una pérdida, y por ello decidió
apostar toda su existencia por
Jesucristo (cf. Flp 3, 7). El tesoro
escondido en el campo y la perla
preciosa, por cuya adquisición
invierte todo lo demás, ya no eran las



obras de la Ley, sino Jesucristo, su
Señor.

La relación entre san Pablo y el
Resucitado llegó a ser tan profunda
que lo impulsó a afirmar que Cristo
ya no era solamente su vida, sino su
vivir, hasta el punto de que para
poder alcanzarlo, incluso el morir
era una ganancia (cf. Flp 1, 21). No es
que despreciara la vida, sino que
había comprendido que para él el
vivir ya no tenía otro objetivo, y por
tanto ya no albergaba otro deseo que
alcanzar a Cristo, como en una
competición de atletismo, para estar
siempre con él: el Resucitado se
había convertido en el principio y el
fin de su existencia, el motivo y la
meta de su carrera.

Sólo la preocupación por el
crecimiento en la fe de aquellos a los
que había evangelizado y la solicitud
por todas las Iglesias que había
fundado (cf. 2 Co 11, 28) lo



impulsaban a ralentizar la carrera
hacia su único Señor, para esperar a
los discípulos de modo que pudieran
correr con él hacia la meta. Aunque
en la anterior observancia de la Ley
no tenía nada que reprocharse desde
el punto de vista de la integridad
moral, una vez alcanzado por Cristo
prefería no juzgarse a sí mismo (cf. 1
Co 4, 3-4), sino que se limitaba a
correr para conquistar a Aquel por el
que había sido conquistado (cf. Flp 3,
12).

Precisamente por esta experiencia
personal de la relación con
Jesucristo, san Pablo pone ya en el
centro de su Evangelio una
irreductible oposición entre dos
itinerarios alternativos hacia la
justicia: uno construido sobre las
obras de la Ley, el otro fundado sobre
la gracia de la fe en Cristo. La
alternativa entre la justicia por las
obras de la Ley y la justicia por la fe
en Cristo se convierte así en uno de



los temas predominantes en sus
cartas: "Nosotros somos judíos de
nacimiento y no gentiles pecadores; a
pesar de todo, conscientes de que el
hombre no se justifica por las obras
de la Ley sino por la fe en Jesucristo,
también nosotros hemos creído en
Cristo Jesús a fin de conseguir la
justificación por la fe en Cristo, y no
por las obras de la Ley, pues por las
obras de la Ley nadie será
justificado" (Ga 2, 15-16). Y a los
cristianos de Roma les reafirma que
"todos pecaron y están privados de la
gloria de Dios, y son justificados por
el don de su gracia, en virtud de la
redención realizada en Cristo
Jesús" (Rm 3, 23-24). Y añade:
"Pensamos que el hombre es
justificado por la fe,
independientemente de las obras de
la Ley" (Rm 3, 28). Lutero en este
punto tradujo "justificado sólo por la
fe". Volveré sobre esto al final de la
catequesis, pues antes debemos
aclarar qué es esta "Ley" de la que



hemos sido liberados y qué son esas
"obras de la Ley" que no justifican.

Ya en la comunidad de Corinto
existía la opinión, que se repetirá
muchas veces a lo largo de la
historia, según la cual se trataba de
la ley moral y que, por tanto, la
libertad cristiana consistía en la
liberación de la ética. Así, en Corinto
circulaba la expresión “πάντα μοι
έξεστιν” (todo me es lícito). Es obvio
que esta interpretación es errónea: la
libertad cristiana no es libertinaje; la
liberación de la que habla san Pablo
no es liberación de hacer el bien.

¿Pero qué significa, por consiguiente,
la Ley de la que hemos sido liberados
y que no salva? Para san Pablo, como
para todos sus contemporáneos, la
palabra Ley significaba la Torá en su
totalidad, es decir, los cinco libros de
Moisés. En la interpretación de los
fariseos, la que había estudiado y
hecho suya san Pablo, la Torá



implicaba un conjunto de
comportamientos que iban desde el
núcleo ético hasta las observancias
rituales y cultuales que
determinaban sustancialmente la
identidad del hombre justo. De modo
particular, la circuncisión, las
observancias acerca del alimento
puro y en general la pureza ritual, las
reglas sobre la observancia del
sábado, etc. Esos comportamientos
también aparecen a menudo en los
debates entre Jesús y sus
contemporáneos.

Todas estas observancias, que
expresan una identidad social,
cultural y religiosa, habían llegado a
ser singularmente importantes en el
tiempo de la cultura helenística,
comenzando desde el siglo III a.C.
Esta cultura, que se había convertido
en la cultura universal de entonces y
era una cultura aparentemente
racional, una cultura politeísta
aparentemente tolerante, constituía



una fuerte presión hacia la
uniformidad cultural y así
amenazaba la identidad de Israel,
que se veía políticamente obligado a
entrar en esa identidad común de la
cultura helenística con la
consiguiente pérdida de su propia
identidad, que implicaba también la
pérdida de la preciosa herencia de la
fe de sus padres, de la fe en el único
Dios y en las promesas de Dios.

Contra esa presión cultural, que no
sólo amenazaba la identidad
israelita, sino también la fe en el
único Dios y en sus promesas, era
necesario crear un muro de
contención, un escudo de defensa
que protegiera la preciosa herencia
de la fe; ese muro consistía
precisamente en las observancias y
prescripciones judías. San Pablo, que
había aprendido estas observancias
precisamente en su función
defensiva del don de Dios, de la
herencia de la fe en un único Dios,



veía amenazada esta identidad por la
libertad de los cristianos: por eso los
perseguía.

En el momento de su encuentro con
el Resucitado comprendió que con la
resurrección de Cristo la situación
había cambiado radicalmente. Con
Cristo, el Dios de Israel, el único Dios
verdadero, se convertía en el Dios de
todos los pueblos. El muro entre
Israel y los paganos —así lo dice la 
carta a los Efesios— ya no era
necesario: es Cristo quien nos
protege contra el politeísmo y todas
sus desviaciones; es Cristo quien nos
une con Dios y enel único Dios; es
Cristo quien garantiza nuestra
verdadera identidad en la diversidad
de las culturas. El muro ya no es
necesario. Cristo es nuestra identidad
común en la diversidad de las
culturas, y es él el que nos hace
justos. Ser justo quiere decir
sencillamente estar con Cristo y en
Cristo. Y esto basta. Ya no son



necesarias otras observancias. Por
eso la expresión "sola fide" de Lutero
es verdadera si no se opone la fe a la
caridad, al amor. La fe es mirar a
Cristo, encomendarse a Cristo, unirse
a Cristo, conformarse a Cristo, a su
vida. Y la forma, la vida de Cristo es
el amor; por tanto, creer es
conformarse a Cristo y entrar en su
amor. Por eso, san Pablo en la carta a
los Gálatas, en la que sobre todo ha
desarrollado su doctrina sobre la
justificación, habla de la fe que obra
por medio de la caridad (cf. Ga 5, 6).

San Pablo sabe que en el doble amor
a Dios y al prójimo está presente y se
cumple toda la Ley. Así, en la
comunión con Cristo, en la fe que
crea la caridad, se realiza toda la Ley.
Somos justos cuando entramos en
comunión con Cristo, que es el amor.
Veremos lo mismo en el evangelio
del próximo domingo, solemnidad de
Cristo Rey. Es el evangelio del juez
cuyo único criterio es el amor. Sólo



pide esto: ¿Me visitaste cuando
estaba enfermo?, ¿cuando estaba en
la cárcel? ¿Me diste de comer cuando
tenía hambre?, ¿me vestiste cuando
estaba desnudo? Así la justicia se
decide en la caridad. Así, al final de
este evangelio, podemos decir casi:
sólo amor, sólo caridad. Pero no hay
contradicción entre este evangelio y
san Pablo. Es la misma visión según
la cual la comunión con Cristo, la fe
en Cristo, crea la caridad. Y la
caridad es realización de la
comunión con Cristo. Así, estando
unidos a él, somos justos, y de
ninguna otra forma.

Al final, sólo podemos orar al Señor
para que nos ayude a creer. Creer
realmente; así, creer llega a ser vida,
unidad con Cristo, transformación de
nuestra vida. Y así, transformados
por su amor, por el amor a Dios y al
prójimo, podemos ser realmente
justos a los ojos de Dios.



Audiencia. Miércoles 26 de
noviembre de 2008

Palabras de saludo del Santo Padre al
Patriarca Aram 1

Esta mañana, saludo con gran alegría
a Su Santidad Aram I, Catholicós de
Cilicia de los armenios, así como a la
distinguida delegación que lo
acompaña y a los peregrinos
armenios procedentes de diversos
países. Esta visita fraterna es una
ocasión significativa para fortalecer
los vínculos de unidad que ya existen
entre nosotros, mientras avanzamos
hacia la comunión plena, que es el
objetivo de todos los seguidores de
Cristo y un don que debemos pedir al
Señor cada día.

Por este motivo, Santidad, invoco la
gracia del Espíritu Santo sobre su
peregrinación a las tumbas de los
apóstoles san Pedro y san Pablo, e
invito a todos los presentes a orar
con fervor al Señor para que su visita



y nuestros encuentros sean un nuevo
paso en el camino hacia la unidad
plena.

Santidad, deseo expresarle mi
gratitud en especial por su constante
compromiso personal en el campo
del ecumenismo, particularmente en
la Comisión mixta internacional para
el diálogo teológico entre la Iglesia
católica y las Iglesias ortodoxas
orientales, y en el Consejo mundial
de Iglesias.

En la fachada exterior de la basílica
vaticana hay una estatua de san
Gregorio el Iluminador, fundador de
la Iglesia armenia, que uno de
vuestros historiadores llamó
"nuestro progenitor y padre en el
Evangelio". La presencia de esta
estatua evoca los sufrimientos que le
costó llevar al pueblo armenio al
cristianismo, pero también recuerda
a los numerosos mártires y
confesores de la fe cuyo testimonio



ha dado abundantes frutos en la
historia de vuestro pueblo. La
cultura y la espiritualidad armenias
están impregnadas del orgullo de
este testimonio de sus antepasados,
que sufrieron con fidelidad y
valentía en comunión con el Cordero
degollado para la salvación del
mundo.

Bienvenidos, Santidad, queridos
obispos y queridos amigos. Juntos
invoquemos la intercesión de san
Gregorio el Iluminador y sobre todo
a la Virgen Madre de Dios, para que
iluminen nuestro camino y nos guíen
hacia la plenitud de la unidad que
todos deseamos.

La doctrina de la justificación. De
la fe a las obras

Queridos hermanos y hermanas:

En la catequesis del miércoles pasado
hablé de la cuestión de cómo el
hombre llega a ser justo ante Dios.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20081119.html


Siguiendo a san Pablo, hemos visto
que el hombre no es capaz de ser
"justo" con sus propias acciones, sino
que realmente sólo puede llegar a ser
"justo" ante Dios porque Dios le
confiere su "justicia" uniéndolo a
Cristo, su Hijo. Y esta unión con
Cristo, el hombre la obtiene
mediante la fe. En este sentido, san
Pablo nos dice: no son nuestras
obras, sino la fe la que nos hace
"justos".

Sin embargo, esta fe no es un
pensamiento, una opinión o una
idea. Esta fe es comunión con Cristo,
que el Señor nos concede y por eso se
convierte en vida, en conformidad
con él. O, con otras palabras, la fe, si
es verdadera, si es real, se convierte
en amor, se convierte en caridad, se
expresa en la caridad. Una fe sin
caridad, sin este fruto, no sería
verdadera fe. Sería fe muerta.



Por tanto, en la última catequesis
encontramos dos niveles: el de la
irrelevancia de nuestras acciones, de
nuestras obras para alcanzar la
salvación, y el de la "justificación"
mediante la fe que produce el fruto
del Espíritu. Confundir estos dos
niveles ha causado, en el transcurso
de los siglos, no pocos malentendidos
en la cristiandad. En este contexto es
importante que san Pablo, en la
misma carta a los Gálatas, por una
parte, ponga el acento de forma
radical en la gratuidad de la
justificación no por nuestras obras,
pero que, al mismo tiempo, subraye
también la relación entre la fe y la
caridad, entre la fe y las obras: "En
Cristo Jesús ni la circuncisión ni la
incircuncisión tienen valor, sino
solamente la fe que actúa por la
caridad" (Ga 5, 6). En consecuencia,
por una parte, están las "obras de la
carne" que son "fornicación,
impureza, libertinaje, idolatría..." (cf.
Ga 5, 19-21): todas obras contrarias a



la fe; y, por otra, está la acción del
Espíritu Santo, que alimenta la vida
cristiana suscitando "amor, alegría,
paz, paciencia, afabilidad, bondad,
fidelidad, mansedumbre, dominio de
sí" (Ga 5, 22-23): estos son los frutos
del Espíritu que brotan de la fe.

Al inicio de esta lista de virtudes se
cita al agapé,el amor; y, en la
conclusión, el dominio de sí. En
realidad, el Espíritu, que es el Amor
del Padre y del Hijo, derrama su
primer don, el agapé, en nuestros
corazones (cf. Rm 5, 5); y el agapé, el
amor, para expresarse en plenitud
exige el dominio de sí. Sobre el amor
del Padre y del Hijo, que nos alcanza
y transforma profundamente nuestra
existencia, traté también en mi
primera encíclica: Deus caritas est.
Los creyentes saben que en el amor
mutuo se encarna el amor de Dios y
de Cristo, por medio del Espíritu.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html


Volvamos a la carta a los Gálatas.
Aquí san Pablo dice que los
creyentes, soportándose
mutuamente, cumplen el
mandamiento del amor (cf. Ga 6, 2).
Justificados por el don de la fe en
Cristo, estamos llamados a vivir
amando a Cristo en el prójimo,
porque según este criterio seremos
juzgados al final de nuestra
existencia. En realidad, san Pablo no
hace sino repetir lo que había dicho
Jesús mismo y que nos recordó el
Evangelio del domingo pasado, en la
parábola del Juicio final.

En la primera carta a los Corintios,
san Pablo hace un célebre elogio del
amor. Es el llamado "himno a la
caridad": "Aunque hablara las
lenguas de los hombre y de los
ángeles, si no tengo caridad, soy
como bronce que suena o címbalo
que retiñe. (...) La caridad es
paciente, es servicial; la caridad no es
envidiosa, no es jactanciosa, no se



engríe; es decorosa; no busca su
interés..." (1 Co 13, 1. 4-5). El amor
cristiano es muy exigente porque
brota del amor total de Cristo por
nosotros: el amor que nos reclama,
nos acoge, nos abraza, nos sostiene,
hasta atormentarnos, porque nos
obliga a no vivir ya para nosotros
mismos, encerrados en nuestro
egoísmo, sino para "Aquel que ha
muerto y resucitado por
nosotros" (cf. 2 Co 5, 15). El amor de
Cristo nos hace ser en él la criatura
nueva (cf. 2 Co 5, 17) que entra a
formar parte de su Cuerpo místico,
que es la Iglesia.

Desde esta perspectiva, la
centralidad de la justificación sin las
obras, objeto primario de la
predicación de san Pablo, no está en
contradicción con la fe que actúa en
el amor; al contrario, exige que
nuestra misma fe se exprese en una
vida según el Espíritu. A menudo se
ha visto una contraposición



infundada entre la teología de san
Pablo y la de Santiago, que, en su
carta escribe: "Del mismo modo que
el cuerpo sin espíritu está muerto, así
también la fe sin obras está
muerta" (St 2, 26). En realidad,
mientras que san Pablo se preocupa
ante todo en demostrar que la fe en
Cristo es necesaria y suficiente,
Santiago pone el acento en las
relaciones de consecuencia entre la
fe y las obras (cf. St 2, 2-4).

Así pues, tanto para san Pablo como
para Santiago, la fe que actúa en el
amor atestigua el don gratuito de la
justificación en Cristo. La salvación,
recibida en Cristo, debe ser
conservada y testimoniada "con
respeto y temor. De hecho, es Dios
quien obra en vosotros el querer y el
obrar como bien le parece. Hacedlo
todo sin murmuraciones ni
discusiones (...), presentando la
palabra de vida", dirá también san



Pablo a los cristianos de Filipos (cf. 
Flp 2, 12-14. 16).

Con frecuencia tendemos a caer en
los mismos malentendidos que
caracterizaban a la comunidad de
Corinto: aquellos cristianos pensaban
que, habiendo sido justificados
gratuitamente en Cristo por la fe,
"todo les era lícito". Y pensaban, y a
menudo parece que lo piensan
también los cristianos de hoy, que es
lícito crear divisiones en la Iglesia,
Cuerpo de Cristo, celebrar la
Eucaristía sin interesarse por los
hermanos más necesitados, aspirar a
los carismas mejores sin darse
cuenta de que somos miembros unos
de otros, etc.

Las consecuencias de una fe que no
se encarna en el amor son
desastrosas, porque se reduce al
arbitrio y al subjetivismo más nocivo
para nosotros y para los hermanos.
Al contrario, siguiendo a san Pablo,



debemos tomar nueva conciencia de
que, precisamente porque hemos
sido justificados en Cristo, no nos
pertenecemos ya a nosotros mismos,
sino que nos hemos convertido en
templo del Espíritu y por eso estamos
llamados a glorificar a Dios en
nuestro cuerpo con toda nuestra
existencia (cf. 1 Co 6, 19). Sería un
desprecio del inestimable valor de la
justificación si, habiendo sido
comprados al caro precio de la
sangre de Cristo, no lo glorificáramos
con nuestro cuerpo.

En realidad, este es precisamente
nuestro culto "razonable" y al mismo
tiempo "espiritual", por el que san
Pablo nos exhorta a "ofrecer nuestro
cuerpo como sacrificio vivo, santo y
agradable a Dios" (cf. Rm 12, 1). ¿A
qué se reduciría una liturgia que se
dirigiera sólo al Señor y que no se
convirtiera, al mismo tiempo, en
servicio a los hermanos, una fe que
no se expresara en la caridad? Y el



Apóstol pone a menudo a sus
comunidades frente al Juicio final,
con ocasión del cual todos "seremos
puestos al descubierto ante el
tribunal de Cristo, para que cada cual
reciba conforme a lo que hizo en su
vida mortal, el bien o el mal" (2 Co 5,
10; cf. también Rm 2, 16). Y este
pensamiento debe iluminarnos en
nuestra vida de cada día.

Si la ética que san Pablo propone a
los creyentes no degenera en formas
de moralismo y se muestra actual
para nosotros, es porque cada vez
vuelve a partir de la relación
personal y comunitaria con Cristo,
para hacerse realidad en la vida
según el Espíritu. Esto es esencial: la
ética cristiana no nace de un sistema
de mandamientos, sino que es
consecuencia de nuestra amistad con
Cristo. Esta amistad influye en la
vida: si es verdadera, se encarna y se
realiza en el amor al prójimo.



Por eso, cualquier decaimiento ético
no se limita a la esfera individual,
sino que al mismo tiempo es una
devaluación de la fe personal y
comunitaria: de ella deriva y sobre
ella influye de forma determinante.
Así pues, dejémonos alcanzar por la
reconciliación, que Dios nos ha dado
en Cristo, por el amor "loco" de Dios
por nosotros: nada ni nadie nos
podrá separar nunca de su amor (cf. 
Rm 8, 39). En esta certeza vivimos. Y
esta certeza nos da la fuerza para
vivir concretamente la fe que obra
en el amor.

El pecado original en la enseñanza
de san Pablo. Miércoles 3 de
diciembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En la catequesis de hoy trataremos
sobre las relaciones entre Adán y
Cristo, delineadas por san Pablo en la
conocida página de la carta a los
Romanos (Rm 5, 12-21), en la que



entrega a la Iglesia las líneas
esenciales de la doctrina sobre el
pecado original. En verdad, ya en la
primera carta a los
Corintios,tratando sobre la fe en la
resurrección, san Pablo había
introducido la confrontación entre el
primer padre y Cristo: "Pues del
mismo modo que en Adán mueren
todos, así también todos revivirán en
Cristo. (...) Fue hecho el primer
hombre, Adán, alma viviente; el
último Adán, espíritu que da vida" (1
Co 15, 22.45). Con Rm 5, 12-21 la
confrontación entre Cristo y Adán se
hace más articulada e iluminadora:
san Pablo recorre la historia de la
salvación desde Adán hasta la Ley y
desde esta hasta Cristo. En el centro
de la escena no se encuentra Adán,
con las consecuencias del pecado
sobre la humanidad, sino Jesucristo y
la gracia que, mediante él, ha sido
derramada abundantemente sobre la
humanidad. La repetición del
"mucho más" referido a Cristo



subraya cómo el don recibido en él
sobrepasa con mucho al pecado de
Adán y sus consecuencias sobre la
humanidad, hasta el punto de que
san Pablo puede llegar a la
conclusión: "Pero donde abundó el
pecado sobreabundó la gracia" (Rm 5,
20). Por tanto, la confrontación que
san Pablo traza entre Adán y Cristo
pone de manifiesto la inferioridad
del primer hombre respecto a la
superioridad del segundo.

Por otro lado, para poner de relieve
el inconmensurable don de la gracia,
en Cristo, san Pablo alude al pecado
de Adán: se podría decir que, si no
hubiera sido para demostrar la
centralidad de la gracia, él no se
habría entretenido en hablar del
pecado que "a causa de un solo
hombre entró en el mundo y, con el
pecado, la muerte" (Rm 5, 12). Por
eso, si en la fe de la Iglesia ha
madurado la conciencia del dogma
del pecado original, es porque este



está inseparablemente vinculado a
otro dogma, el de la salvación y la
libertad en Cristo. Como
consecuencia, nunca deberíamos
tratar sobre el pecado de Adán y de
la humanidad separándolos del
contexto de la salvación, es decir, sin
situarlos en el horizonte de la
justificación en Cristo.

Pero, como hombres de hoy, debemos
preguntarnos: ¿Qué es el pecado
original? ¿Qué enseña san Pablo?
¿Qué enseña la Iglesia? ¿Es
sostenible también hoy esta
doctrina? Muchos piensan que, a la
luz de la historia de la evolución, no
habría ya lugar para la doctrina de
un primer pecado, que después se
difundiría en toda la historia de la
humanidad. Y, en consecuencia,
también la cuestión de la Redención
y del Redentor perdería su
fundamento. Por tanto: ¿existe el
pecado original o no?



Para poder responder debemos
distinguir dos aspectos de la doctrina
sobre el pecado original. Existe un
aspecto empírico, es decir, una
realidad concreta, visible —yo diría,
tangible— para todos; y un aspecto
misterioso, que concierne al
fundamento ontológico de este
hecho. El dato empírico es que existe
una contradicción en nuestro ser.
Por una parte, todo hombre sabe que
debe hacer el bien e íntimamente
también lo quiere hacer. Pero, al
mismo tiempo, siente otro impulso a
hacer lo contrario, a seguir el camino
del egoísmo, de la violencia, a hacer
sólo lo que le agrada, aun sabiendo
que así actúa contra el bien, contra
Dios y contra el prójimo.

San Pablo en su carta a los Romanos
expresó esta contradicción en
nuestro ser con estas palabras:
"Querer el bien lo tengo a mi alcance,
mas no el realizarlo, puesto que no
hago el bien que quiero, sino que



obro el mal que no quiero" (Rm 7,
18-19). Esta contradicción interior de
nuestro ser no es una teoría. Cada
uno de nosotros la experimenta
todos los días. Y sobre todo vemos
siempre cómo en torno a nosotros
prevalece esta segunda voluntad.
Basta pensar en las noticias diarias
sobre injusticias, violencia, mentira,
lujuria. Lo vemos cada día: es un
hecho.

Como consecuencia de este poder del
mal en nuestra alma, se ha
desarrollado en la historia un río
sucio, que envenena la geografía de
la historia humana. El gran pensador
francés Blaise Pascal habló de una
"segunda naturaleza", que se
superpone a nuestra naturaleza
originaria, buena. Esta "segunda
naturaleza" nos presenta el mal como
algo normal para el hombre. Así
también la típica expresión "esto es
humano" tiene un doble significado.
"Esto es humano" puede querer



decir: este hombre es bueno,
realmente actúa como debería actuar
un hombre. Pero "esto es humano"
puede también querer decir algo
falso: el mal es normal, es humano.
El mal parece haberse convertido en
una segunda naturaleza. Esta
contradicción del ser humano, de
nuestra historia, debe provocar, y
provoca también hoy, el deseo de
redención. En realidad, el deseo de
que el mundo cambie y la promesa
de que se creará un mundo de
justicia, de paz y de bien, está
presente en todas partes: por
ejemplo, en la política todos hablan
de la necesidad de cambiar el
mundo, de crear un mundo más
justo. Y precisamente esto es
expresión del deseo de que haya una
liberación de la contradicción que
experimentamos en nosotros
mismos.

Por tanto, el hecho del poder del mal
en el corazón humano y en la



historia humana es innegable. La
cuestión es: ¿Cómo se explica este
mal? En la historia del pensamiento,
prescindiendo de la fe cristiana,
existe un modelo principal de
explicación, con algunas variaciones.
Este modelo dice: el ser mismo es
contradictorio, lleva en sí tanto el
bien como el mal. En la antigüedad
esta idea implicaba la opinión de que
existían dos principios igualmente
originarios: un principio bueno y un
principio malo. Este dualismo sería
insuperable: los dos principios están
al mismo nivel, y por ello existirá
siempre, desde el origen del ser, esta
contradicción. Así pues, la
contradicción de nuestro ser
reflejaría sólo la contrariedad de los
dos principios divinos, por decirlo
así.

En la versión evolucionista, atea, del
mundo vuelve de un modo nuevo esa
misma visión. Aunque, en esa
concepción, la visión del ser es



monista, se supone que el ser como
tal desde el principio lleva en sí el
bien y el mal. El ser mismo no es
simplemente bueno, sino abierto al
bien y al mal. El mal es tan originario
como el bien. Y la historia humana
desarrollaría solamente el modelo ya
presente en toda la evolución
precedente. Lo que los cristianos
llaman pecado original sólo sería en
realidad el carácter mixto del ser,
una mezcla de bien y de mal que,
según esta teoría, pertenecería a la
naturaleza misma del ser. En el
fondo, es una visión desesperada: si
es así, el mal es invencible. Al final
sólo cuenta el propio interés. Y todo
progreso habría que pagarlo
necesariamente con un río de mal, y
quien quisiera servir al progreso
debería aceptar pagar este precio. La
política, en el fondo, está planteada
sobre estas premisas, y vemos sus
efectos. Este pensamiento moderno,
al final, sólo puede crear tristeza y
cinismo.



Así, preguntamos de nuevo: ¿Qué
dice la fe, atestiguada por san Pablo?
Como primer punto, la fe confirma el
hecho de la competición entre ambas
naturalezas, el hecho de este mal
cuya sombra pesa sobre toda la
creación. Hemos escuchado el
capítulo 7 de la carta a los Romanos,
pero podríamos añadir el capítulo 8.
El mal existe, sencillamente. Como
explicación, en contraste con los
dualismos y los monismos que
hemos considerado brevemente y
que nos han parecido desoladores, la
fe nos dice: existen dos misterios de
luz y un misterio de noche, que sin
embargo está rodeado por los
misterios de luz. El primer misterio
de luz es este: la fe nos dice que no
hay dos principios, uno bueno y uno
malo, sino que hay un solo principio,
el Dios creador, y este principio es
bueno, sólo bueno, sin sombra de
mal. Por eso, tampoco el ser es una
mezcla de bien y de mal; el ser como
tal es bueno y por eso es un bien



existir, es un bien vivir. Este es el
gozoso anuncio de la fe: sólo hay una
fuente buena, el Creador. Así pues,
vivir es un bien; ser hombre, mujer,
es algo bueno; la vida es un bien.
Después sigue un misterio de
oscuridad, de noche. El mal no viene
de la fuente del ser mismo, no es
igualmente originario. El mal viene
de una libertad creada, de una
libertad que abusa.

¿Cómo ha sido posible, cómo ha
sucedido? Esto permanece oscuro. El
mal no es lógico. Sólo Dios y el bien
son lógicos, son luz. El mal
permanece misterioso. Se lo
representa con grandes imágenes,
como lo hace el capítulo 3 del
Génesis, con la visión de los dos
árboles, de la serpiente, del hombre
pecador. Una gran imagen que nos
hace adivinar, pero que no puede
explicar lo que es en sí mismo
ilógico. Podemos adivinar, no
explicar; ni siquiera podemos



narrarlo como un hecho junto a otro,
porque es una realidad más
profunda. Sigue siendo un misterio
de oscuridad, de noche.

Pero se le añade inmediatamente un
misterio de luz. El mal viene de una
fuente subordinada. Dios con su luz
es más fuerte. Por eso, el mal puede
ser superado. Por eso la criatura, el
hombre, es curable. Las visiones
dualistas, incluido el monismo del
evolucionismo, no pueden decir que
el hombre es curable; pero si el mal
procede sólo de una fuente
subordinada, es cierto que el hombre
puede curarse. Y el libro de la
Sabiduría dice: "Las criaturas del
mundo son saludables" (Sb 1, 14).

Y finalmente, como último punto, el
hombre no sólo se puede curar, de
hecho está curado. Dios ha
introducido la curación. Ha entrado
personalmente en la historia. A la
permanente fuente del mal ha



opuesto una fuente de puro bien.
Cristo crucificado y resucitado,
nuevo Adán, opone al río sucio del
mal un río de luz. Y este río está
presente en la historia: son los
santos, los grandes santos, pero
también los santos humildes, los
simples fieles. El río de luz que
procede de Cristo está presente, es
poderoso.

Hermanos y hermanas, es tiempo de
Adviento. En el lenguaje de la Iglesia
la palabra Adviento tiene dos
significados: presencia y espera.
Presencia: la luz está presente, Cristo
es el nuevo Adán, está con nosotros y
en medio de nosotros. Ya brilla la luz
y debemos abrir los ojos del corazón
para verla, para introducirnos en el
río de la luz. Sobre todo, debemos
agradecer el hecho de que Dios
mismo ha entrado en la historia
como nueva fuente de bien. Pero
Adviento quiere decir también
espera. La noche oscura del mal es



aún fuerte. Por ello rezamos en
Adviento con el antiguo pueblo de
Dios: "Rorate caeli desuper". Y
oramos con insistencia: Ven Jesús;
ven, da fuerza a la luz y al bien; ven a
donde domina la mentira, la
ignorancia de Dios, la violencia, la
injusticia; ven, Señor Jesús, da fuerza
al bien en el mundo y ayúdanos a ser
portadores de tu luz, agentes de paz,
testigos de la verdad. ¡Ven, Señor
Jesús!

El papel de los sacramentos. 
Miércoles 10 de diciembre de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

Siguiendo a san Pablo, en la
catequesis del miércoles pasado
vimos dos datos. El primero es que
nuestra historia humana, desde sus
inicios, está contaminada por el
abuso de la libertad creada, que
quiere emanciparse de la Voluntad
divina. Y así no encuentra la
verdadera libertad, sino que se



opone a la verdad y, en consecuencia,
falsifica nuestras realidades
humanas. Y falsifica sobre todo las
relaciones fundamentales: la
relación con Dios, la relación entre
hombre y mujer, y la relación entre
el hombre y la tierra. Dijimos que
esta contaminación de nuestra
historia se difunde en todo su
entramado y que este defecto
heredado fue aumentando y ahora es
visible por doquier. Este era el
primer dato.

El segundo es este: de san Pablo
hemos aprendido que en Jesucristo,
que es hombre y Dios, existe un
nuevo inicio en la historia y de la
historia. Con Jesús, que viene de
Dios, comienza una nueva historia
formada por su sí al Padre y, por eso,
no fundada en la soberbia de una
falsa emancipación, sino en el amor
y en la verdad.



Pero ahora se plantea la cuestión:
¿Cómo podemos entrar nosotros en
este nuevo inicio, en esta nueva
historia? ¿Cómo me llega a mí esta
nueva historia? A la primera historia
contaminada estamos vinculados
inevitablemente por nuestra
descendencia biológica, pues todos
pertenecemos al único cuerpo de la
humanidad. Pero, ¿cómo se realiza la
comunión con Jesús, el nuevo
nacimiento para entrar a formar
parte de la nueva humanidad?
¿Cómo llega Jesús a mi vida, a mi
ser? La respuesta fundamental de
san Pablo, de todo el Nuevo
Testamento, es esta: llega por obra
del Espíritu Santo. Si la primera
historia se pone en marcha, por
decirlo así, con la biología, la
segunda la pone en marcha el
Espíritu Santo, el Espíritu de Cristo
resucitado. Este Espíritu creó en
Pentecostés el inicio de la nueva
humanidad, de la nueva comunidad,
la Iglesia, el Cuerpo de Cristo.



Pero debemos ser aún más concretos:
este Espíritu de Cristo, el Espíritu
Santo, ¿cómo puede llegar a ser
Espíritu mío? La respuesta es lo que
acontece de tres modos, íntimamente
relacionados entre sí. El primero es:
el Espíritu de Cristo llama a las
puertas de mi corazón, me toca en mi
interior. Pero, dado que la nueva
humanidad debe ser un verdadero
cuerpo; dado que el Espíritu debe
reunirnos y crear realmente una
comunidad; dado que es
característico del nuevo inicio
superar las divisiones y crear la
agregación de los elementos
dispersos, este Espíritu de Cristo se
sirve de dos elementos de agregación
visible: de la Palabra del anuncio y
de los sacramentos, en particular el
Bautismo y la Eucaristía.

En la carta a los Romanos dice san
Pablo: "Si confiesas con tu boca que
Jesús es Señor y crees en tu corazón
que Dios lo resucitó de entre los



muertos, serás salvo" (Rm 10, 9), es
decir, entrarás en la nueva historia,
historia de vida y no de muerte.
Luego san Pablo prosigue: "Pero
¿cómo invocarán a aquel en quien no
han creído? ¿Cómo creerán en aquel
a quien no han oído? ¿Cómo oirán
sin que se les predique? Y ¿cómo
predicarán si no son enviados?" (Rm
10, 14-15). Y dos versículos después
añade: "La fe viene de la
escucha" (Rm 10, 17).

Así pues, la fe no es producto de
nuestro pensamiento, de nuestra
reflexión; es algo nuevo, que no
podemos inventar, sino que
recibimos como don, como una
novedad producida por Dios. Y la fe
no viene de la lectura, sino de la
escucha. No es algo sólo interior, sino
una relación con Alguien. Supone un
encuentro con el anuncio, supone la
existencia de otro que anuncia y crea
comunión.



Y, por último, el anuncio: el que
anuncia no habla en nombre propio,
sino que es enviado. Está dentro de
una estructura de misión que
comienza con Jesús, enviado por el
Padre; pasa por los Apóstoles —la
palabra apóstoles significa
precisamente "enviados"—; y
prosigue en el ministerio, en las
misiones transmitidas por los
Apóstoles. El nuevo entramado de la
historia se manifiesta en esta
estructura de las misiones, en la que
en definitiva escuchamos que nos
habla Dios mismo, su Palabra
personal; el Hijo habla con nosotros,
llega hasta nosotros. La Palabra se
hizo carne, Jesús, para crear
realmente una nueva humanidad.
Por eso, la palabra del anuncio se
transforma en sacramento en el
Bautismo, que es volver a nacer del
agua y del Espíritu, como dirá san
Juan.



En el capítulo sexto de la carta a los
Romanos, san Pablo habla del
Bautismo de un modo muy profundo.
Hemos escuchado el texto. Pero tal
vez conviene repetirlo: "¿Ignoráis
que cuantos fuimos bautizados en
Cristo Jesús, fuimos bautizados en su
muerte? Fuimos, pues, con él
sepultados por el Bautismo en la
muerte, a fin de que, al igual que
Cristo fue resucitado de entre los
muertos por medio de la gloria del
Padre, así también nosotros vivamos
una vida nueva" (Rm 6, 3-4).

Naturalmente, en esta catequesis no
puedo entrar en una interpretación
detallada de este texto no fácil. Sólo
quiero notar brevemente tres datos.
El primero: "Hemos sido bautizados"
es voz pasiva. Nadie puede
bautizarse a sí mismo, necesita a
otro. Nadie puede hacerse cristiano
por sí mismo. Llegar a ser cristianos
es un proceso pasivo. Sólo otro nos
puede hacer cristianos. Y este "otro"



que nos hace cristianos, que nos da el
don de la fe, es en primera instancia
la comunidad de los creyentes, la
Iglesia. De la Iglesia recibimos la fe,
el Bautismo. Si no nos dejamos
formar por esta comunidad, no
llegamos a ser cristianos. Un
cristianismo autónomo, auto-
producido, es una contradicción en sí
mismo.

Como acabo de decir, en primera
instancia, este "otro" es la comunidad
de los creyentes, la Iglesia; pero en
segunda instancia, esta comunidad
tampoco actúa por sí misma, no
actúa según sus propias ideas y
deseos. También la comunidad vive
en el mismo proceso pasivo: sólo
Cristo puede constituir a la Iglesia.
Cristo es el verdadero donante de los
sacramentos. Este es el primer punto:
nadie se bautiza a sí mismo; nadie se
hace a sí mismo cristiano. Cristianos
se llega a ser.



El segundo dato es este: el Bautismo
es algo más que un baño. Es muerte y
resurrección. San Pablo mismo, en la
carta a los Gálatas, hablando del
viraje de su vida que se produjo en el
encuentro con Cristo resucitado, lo
describe con la palabra: "estoy
muerto". En ese momento comienza
realmente una nueva vida. Llegar a
ser cristianos es algo más que una
operación cosmética, que añadiría
algo de belleza a una existencia ya
más o menos completa. Es un nuevo
inicio, es volver a nacer: muerte y
resurrección. Obviamente, en la
resurrección vuelve a emerger lo que
había de bueno en la existencia
anterior.

El tercer dato es: la materia forma
parte del sacramento. El cristianismo
no es una realidad puramente
espiritual. Implica el cuerpo. Implica
el cosmos. Se extiende hacia la nueva
tierra y los nuevos cielos. Volvamos a
las últimas palabras del texto de san



Pablo: así —dice— podemos
"caminar en una vida nueva". Se
trata de un punto de examen de
conciencia para todos nosotros:
caminar en una vida nueva. Esto por
el Bautismo.

Pasemos ahora al sacramento de la
Eucaristía. En otras catequesis ya he
puesto de relieve el profundo respeto
con el que san Pablo transmite
verbalmente la tradición sobre la
Eucaristía, que recibió de los mismos
testigos de la última noche.
Transmite esas palabras como un
valioso tesoro encomendado a su
fidelidad. Así, en esas palabras
escuchamos realmente a los testigos
de la última noche. Escuchemos las
palabras del Apóstol: "Porque yo
recibí del Señor lo que os he
transmitido: que el Señor Jesús, la
noche en que fue entregado, tomó
pan, y después de dar gracias, lo
partió y dijo: "Esto es mi cuerpo, que
se da por vosotros; haced esto en



memoria mía". Asimismo, después de
cenar, tomó el cáliz diciendo: "Este
cáliz es la nueva alianza en mi
sangre. Cuantas veces lo bebáis,
hacedlo en memoria mía"" (1 Co 11,
23-25). Es un texto inagotable.

También aquí, en esta catequesis,
hago sólo dos observaciones. San
Pablo transmite las palabras del
Señor sobre el cáliz así: este cáliz es
"la nueva alianza en mi sangre". En
estas palabras se esconde una
alusión a dos textos fundamentales
del Antiguo Testamento. En primer
lugar se alude a la promesa de una
nueva alianza en el Libro del profeta
Jeremías. Jesús dice a los discípulos y
nos dice a nosotros: ahora, en esta
hora, conmigo y con mi muerte se
realiza la nueva alianza; con mi
sangre comienza en el mundo esta
nueva historia de la humanidad.

Pero en esas palabras también se
encuentra una alusión al momento



de la alianza del Sinaí, donde Moisés
dijo: "Esta es la sangre de la alianza
que el Señor ha hecho con vosotros,
según todas estas palabras" (Ex 24, 8).
Allí se trataba de sangre de animales.
La sangre de animales sólo podía ser
expresión de un deseo, espera del
verdadero sacrificio, del verdadero
culto. Con el don del cáliz el Señor
nos da el verdadero sacrificio. El
único sacrificio verdadero es el amor
del Hijo. Con el don de este amor, un
amor eterno, el mundo entra en la
nueva alianza. Celebrar la Eucaristía
significa que Cristo se nos da a sí
mismo, nos da su amor, para
conformarnos a sí mismo y para
crear así el mundo nuevo.

El segundo aspecto importante de la
doctrina sobre la Eucaristía se
encuentra también en la primera 
carta a los Corintios donde san Pablo
dice: "El cáliz de bendición que
bendecimos, ¿no es acaso comunión
con la sangre de Cristo? Y el pan que



partimos, ¿no es comunión con el
cuerpo de Cristo? Porque, dado que
hay un solo pan, nosotros, aun
siendo muchos, somos un solo
cuerpo, pues todos participamos de
un solo pan" (1 Co 10, 16-17). En estas
palabras se ponen de manifiesto a la
vez el carácter personal y el carácter
social del sacramento de la
Eucaristía.

Cristo se une personalmente a cada
uno de nosotros, pero el mismo
Cristo se une también al hombre y a
la mujer que están a mi lado. Y el pan
es para mí y también para los otros.
De este modo Cristo nos une a todos a
sí, y nos une a todos nosotros, unos
con otros. En la Comunión recibimos
a Cristo. Pero Cristo se une también a
mi prójimo. Cristo y el prójimo son
inseparables en la Eucaristía. Así,
todos somos un solo pan, un solo
cuerpo. Una Eucaristía sin
solidaridad con los demás es un
abuso. Y aquí estamos también en la



raíz y a la vez en el centro de la
doctrina sobre la Iglesia como
Cuerpo de Cristo, de Cristo
resucitado.

Veamos también todo el realismo de
esta doctrina. En la Eucaristía Cristo
nos da su cuerpo, se da a sí mismo en
su cuerpo y así nos transforma en su
cuerpo, nos une a su cuerpo
resucitado. Cuando el hombre come
pan normal, por el proceso de la
digestión ese pan se convierte en
parte de su cuerpo, transformado en
sustancia de vida humana. Pero en la
sagrada Comunión se realiza el
proceso inverso. Cristo, el Señor, nos
asimila a sí, nos introduce en su
Cuerpo glorioso y así todos juntos
llegamos a ser su Cuerpo.

Quien lee solamente el capítulo 12 de
la primera carta a los Corintios y el
capítulo 12 de la carta a los Romanos
podría pensar que las palabras sobre
el Cuerpo de Cristo como organismo



de los carismas constituyen sólo una
especie de parábola sociológico-
teológica. En realidad, en el ámbito
romano de la política, el Estado
mismo usaba esta parábola del
cuerpo con miembros diversos que
forman una unidad, para decir que el
Estado es un organismo en el que
cada uno tiene una función, que la
multiplicidad y la diversidad de
funciones forman un cuerpo y en él
cada uno tiene su lugar.

Leyendo solamente el capítulo 12 de
la primera carta a los Corintios, se
podría pensar que san Pablo se
limita a aplicar esto a la Iglesia, que
también se trata sólo de una
concepción sociológica de la Iglesia.
Pero, teniendo presente también el
capítulo 10, vemos que el realismo de
la Iglesia es muy diferente, mucho
más profundo y verdadero que el de
un Estado-organismo. Porque Cristo
da realmente su cuerpo y nos hace su
cuerpo. Llegamos a estar realmente



unidos al Cuerpo resucitado de
Cristo, y así unidos unos a otros. La
Iglesia no es sólo una corporación
como el Estado, es un cuerpo. No es
simplemente una organización, sino
un verdadero organismo.

Por último, añado unas pocas
palabras sobre el sacramento del
Matrimonio. En la carta a los
Corintios se encuentran sólo algunas
alusiones, mientras que la carta a los
Efesios desarrolló realmente una
profunda teología del Matrimonio.
En ella san Pablo define el
Matrimonio: un "gran misterio". Lo
dice "respecto a Cristo y la Iglesia" (Ef
5, 32). Conviene notar en este paso
una reciprocidad que se configura en
una dimensión vertical. La sumisión
mutua debe adoptar el lenguaje del
amor, cuyo modelo es el amor de
Cristo a la Iglesia. Esta relación entre
Cristo y la Iglesia hace que tenga
prioridad el aspecto teologal del



amor matrimonial, exalta la relación
afectiva entre los esposos.

Un auténtico matrimonio se vivirá
bien si en el crecimiento humano y
afectivo constante los esposos se
esfuerzan por mantenerse siempre
unidos a la eficacia de la Palabra y al
significado del Bautismo. Cristo ha
santificado a la Iglesia, purificándola
por medio del baño del agua,
acompañado por la Palabra. La
participación en el cuerpo y la sangre
del Señor no hace más que fortificar,
además de visualizar, una unión
hecha indisoluble por la gracia.

Yal final escuchemos las palabras de
san Pablo a los Filipenses: "El Señor
está cerca" (Flp 4, 5). Me parece que
hemos entendido que, mediante la
Palabra y los sacramentos, en toda
nuestra vida el Señor está cerca.
Pidámosle que esta cercanía siempre
nos toque en lo más íntimo de
nuestro ser, a fin de que nazca la



alegría, la alegría que nace cuando
Jesús está realmente cerca.

Ha llegado el tiempo del verdadero
culto. Miércoles 7 de enero de 2009

Queridos hermanos y hermanas:

En esta primera audiencia general
del año 2009 deseo expresaros a
todos mi más cordial felicitación por
el año nuevo recién comenzado.
Reavivemos en nosotros el
compromiso de abrir a Cristo la
mente y el corazón para ser y vivir
como verdaderos amigos suyos. Su
compañía hará que este año, a pesar
de sus inevitables dificultades, sea un
camino lleno de alegría y de paz. En
efecto, sólo si permanecemos unidos
a Jesús, el año nuevo será bueno y
feliz.

El compromiso de unión con Cristo
es el ejemplo que nos da también san
Pablo. Prosiguiendo las catequesis
dedicadas a él, reflexionaremos hoy



sobre uno de los aspectos
importantes de su pensamiento, el
relativo al culto que los cristianos
están llamados a tributar. En el
pasado, se solía hablar de una
tendencia más bien anti-cultual del
Apóstol, de una "espiritualización" de
la idea del culto. Hoy comprendemos
mejor que san Pablo ve en la cruz de
Cristo un viraje histórico, que
transforma y renueva radicalmente
la realidad del culto. Hay sobre todo
tres textos de la carta a los Romanos
en los que aparece esta nueva visión
del culto.

1. En Rm 3, 25, después de hablar de
la "redención realizada por Cristo
Jesús", san Pablo continúa con una
fórmula misteriosa para nosotros.
Dice así: Dios lo "exhibió como
instrumento de propiciación por su
propia sangre, mediante la fe". Con la
expresión "instrumento de
propiciación", más bien extraña para
nosotros, san Pablo alude al así



llamado "propiciatorio" del templo
antiguo, es decir, a la cubierta del
arca de la alianza, que estaba
pensada como punto de contacto
entre Dios y el hombre, punto de la
presencia misteriosa de Dios en el
mundo de los hombres. Este
"propiciatorio", en el gran día de la
reconciliación —"yom kippur"— se
asperjaba con la sangre de animales
sacrificados, sangre que
simbólicamente ponía los pecados
del año transcurrido en contacto con
Dios y, así, los pecados arrojados al
abismo de la bondad divina
quedaban como absorbidos por la
fuerza de Dios, superados,
perdonados. La vida volvía a
comenzar.

San Pablo alude a este rito y dice que
era expresión del deseo de que
realmente se pudieran poner todas
nuestras culpas en el abismo de la
misericordia divina para hacerlas así
desaparecer. Pero con la sangre de



animales no se realiza este proceso.
Era necesario un contacto más real
entre la culpa humana y el amor
divino. Este contacto tuvo lugar en la
cruz de Cristo. Cristo, verdadero Hijo
de Dios, que se hizo verdadero
hombre, asumió en sí toda nuestra
culpa. Él mismo es el lugar de
contacto entre la miseria humana y
la misericordia divina; en su corazón
se deshace la masa triste del mal
realizado por la humanidad y se
renueva la vida.

Revelando este cambio, san Pablo
nos dice: con la cruz de Cristo —el
acto supremo del amor divino
convertido en amor humano—
terminó el antiguo culto con
sacrificios de animales en el templo
de Jerusalén. Este culto simbólico,
culto de deseo, ha sido sustituido
ahora por el culto real: el amor de
Dios encarnado en Cristo y llevado a
su plenitud en la muerte de cruz. Por
tanto, no es una espiritualización del



culto real, sino, al contrario: el culto
real, el verdadero amor divino-
humano, sustituye al culto simbólico
y provisional. La cruz de Cristo, su
amor con carne y sangre es el culto
real, correspondiendo a la realidad
de Dios y del hombre. Para san Pablo,
la era del templo y de su culto había
terminado ya antes de la destrucción
exterior del templo: san Pablo se
encuentra aquí en perfecta
consonancia con las palabras de
Jesús, que había anunciado el fin del
templo y había anunciado otro
templo "no hecho por manos
humanas", el templo de su cuerpo
resucitado (cf. Mc 14, 58; Jn 2, 19 ss).
Este es el primer texto.

2. El segundo texto del que quiero
hablar hoy se encuentra en el primer
versículo del capítulo 12 de la carta a
los Romanos. Lo hemos escuchado y
lo repito una vez más: "Os exhorto,
pues, hermanos, por la misericordia
de Dios, a que ofrezcáis vuestros



cuerpos como una víctima viva,
santa, agradable a Dios: tal será
vuestro culto espiritual". En estas
palabras se verifica una paradoja
aparente: mientras el sacrificio exige
normalmente la muertede la víctima,
san Pablo hace referencia a la vida
del cristiano. La expresión
"presentar vuestros cuerpos", unida
al concepto sucesivo de sacrificio,
asume el matiz cultual de "dar en
oblación, ofrecer". La exhortación a
"ofrecer los cuerpos" se refiere a toda
la persona; en efecto, en Rm 6, 13
invita a "presentaros a vosotros
mismos". Por lo demás, la referencia
explícita a la dimensión física del
cristiano coincide con la invitación a
"glorificar a Dios con vuestro
cuerpo" (1 Co 6, 20); es decir, se trata
de honrar a Dios en la existencia
cotidiana más concreta, hecha de
visibilidad relacional y perceptible.

San Pablo califica ese
comportamiento como "sacrificio



vivo, santo, agradable a Dios". Es
aquí donde encontramos
precisamente la palabra "sacrificio".
En el uso corriente este término
forma parte de un contexto sagrado y
sirve para designar el degüello de un
animal, del que una parte puede
quemarse en honor de los dioses y
otra consumirse por los oferentes en
un banquete. San Pablo, en cambio,
lo aplica a la vida del cristiano. En
efecto, califica ese sacrificio
sirviéndose de tres adjetivos. El
primero —"vivo"— expresa una
vitalidad. El segundo —"santo"—
recuerda la idea paulina de una
santidad que no está vinculada a
lugares u objetos, sino a la persona
misma del cristiano. El tercero
—"agradable a Dios"— recuerda
quizá la frecuente expresión bíblica
del sacrificio "de suave olor" (cf. Lv 1,
13.17; 23, 18; 26, 31; etc.).

Inmediatamente después, san Pablo
define así esta nueva forma de vivir:



este es "vuestro culto espiritual". Los
comentaristas del texto saben bien
que la expresión griega (tēn logikēn
latreían) no es fácil de traducir. La
Biblia latina traduce: "rationabile
obsequium". La misma palabra
"rationabile" aparece en la primera
Plegaria eucarística, el Canon
romano: en él se pide a Dios que
acepte esta ofrenda como
"rationabile". La traducción italiana
tradicional "culto espiritual" no
refleja todos los detalles del texto
griego (y ni siquiera del latino). En
todo caso, no se trata de un culto
menos real, o incluso sólo
metafórico, sino de un culto más
concreto y realista, un culto en el que
el hombre mismo en su totalidad de
ser dotado de razón, se convierte en
adoración, glorificación del Dios
vivo.

Esta fórmula paulina, que aparece de
nuevo en la Plegaria eucarística
romana, es fruto de un largo



desarrollo de la experiencia religiosa
en los siglos anteriores a Cristo. En
esa experiencia se mezclan
desarrollos teológicos del Antiguo
Testamento y corrientes del
pensamiento griego. Quiero mostrar
al menos algunos elementos de ese
desarrollo. Los profetas y muchos
Salmos critican fuertemente los
sacrificios cruentos del templo. Por
ejemplo, el Salmo 49, en el que es
Dios quien habla, dice: "Si tuviera
hambre, no te lo diría: pues el orbe y
cuanto lo llena es mío. ¿Comeré yo
carne de toros?, ¿beberé sangre de
cabritos? Ofrece a Dios un sacrificio
de alabanza" (vv. 12-14) En el mismo
sentido dice el Salmo siguiente, 50:
"Los sacrificios no te satisfacen; si te
ofreciera un holocausto no lo
querrías. Mi sacrificio es un espíritu
quebrantado, un corazón
quebrantado y humillado tú no lo
desprecias" (v. 18 s). En el libro de
Daniel, en el tiempo de la nueva
destrucción del templo por parte del



régimen helenístico (siglo II a.C.)
encontramos un nuevo pasaje que va
en la misma línea. En medio del
fuego —es decir, en la persecución,
en el sufrimiento— Azarías reza así:
"Ya no hay, en esta hora, ni príncipe
ni profeta ni caudillo ni holocausto ni
sacrificio ni oblación ni incienso ni
lugar donde ofrecerte las primicias, y
hallar gracia a tus ojos. Mas con
corazón contrito y espíritu humillado
te seamos aceptos, como holocaustos
de carneros y toros. (...) Tal sea hoy
nuestro sacrificio ante ti, y te
agrade" (Dn 3, 38 ss). En la
destrucción del santuario y del culto,
en esta situación de privación de
todo signo de la presencia de Dios, el
creyente ofrece como verdadero
holocausto su corazón contrito, su
deseo de Dios.

Vemos un desarrollo importante,
hermoso, pero con un peligro. Hay
una espiritualización, una
moralización del culto: el culto se



convierte sólo en algo del corazón,
del espíritu. Pero falta el cuerpo,
falta la comunidad. Así se entiende,
por ejemplo, que el Salmo 50 y
también el libro de Daniel, a pesar de
criticar el culto, deseen la vuelta al
tiempo de los sacrificios. Pero se
trata de un tiempo renovado, de un
sacrificio renovado, en una síntesis
que aún no se podía prever, que aún
no se podía imaginar.

Volvamos a san Pablo. Él es heredero
de estos desarrollos, del deseo del
culto verdadero, en el que el hombre
mismo se convierta en gloria de Dios,
en adoración viva con todo su ser. En
este sentido dice a los Romanos:
"Ofreced vuestros cuerpos como una
víctima viva. (...) Este será vuestro
culto espiritual" (Rm 12, 1). San Pablo
repite así lo que ya había señalado
en el capítulo 3: El tiempo de los
sacrificios de animales, sacrificios de
sustitución, ha terminado. Ha llegado
el tiempo del culto verdadero.



Pero también aquí se da el peligro de
un malentendido: este nuevo culto se
podría interpretar fácilmente en un
sentido moralista: ofreciendo nuestra
vida hacemos nosotros el culto
verdadero. De esta forma el culto con
los animales sería sustituido por el
moralismo: el hombre lo haría todo
por sí mismo con su esfuerzo moral.
Y ciertamente esta no era la
intención de san Pablo.

Pero persiste la cuestión de cómo
debemos interpretar este "culto
espiritual, razonable". San Pablo
supone siempre que hemos llegado a
ser "uno en Cristo Jesús" (Ga 3, 28),
que hemos muerto en el bautismo
(cf. Rm 1) y ahora vivimos con Cristo,
por Cristo y en Cristo. En esta unión
—y sólo así— podemos ser en él y
con él "sacrificio vivo", ofrecer el
"culto verdadero". Los animales
sacrificados habrían debido sustituir
al hombre, el don de sí del hombre, y
no podían. Jesucristo, en su entrega



al Padre y a nosotros, no es una
sustitución, sino que lleva realmente
en sí el ser humano, nuestras culpas
y nuestro deseo; nos representa
realmente, nos asume en sí mismo.
En la comunión con Cristo, realizada
en la fe y en los sacramentos, nos
convertimos, a pesar de todas
nuestras deficiencias, en sacrificio
vivo: se realiza el "culto verdadero".

Esta síntesis está en el fondo del
Canon romano, en el que se reza
para que esta ofrenda sea
"rationabile", para que se realice el
culto espiritual. La Iglesia sabe que,
en la santísima Eucaristía, se hace
presente la autodonación de Cristo,
su sacrificio verdadero. Pero la
Iglesia reza para que la comunidad
celebrante esté realmente unida con
Cristo, para que sea transformada;
reza para que nosotros mismos
lleguemos a ser lo que no podemos
ser con nuestras fuerzas: ofrenda
"rationabile" que agrada a Dios. Así la



Plegaria eucarística interpreta de
modo adecuado las palabras de san
Pablo. San Agustín aclaró todo esto
de forma admirable en el libro
décimo de su Ciudad de Dios. Cito
sólo dos frases: "Este es el sacrificio
de los cristianos: aun siendo muchos,
somos un solo cuerpo en Cristo".
"Toda la comunidad (civitas)
redimida, es decir, la congregación y
la sociedad de los santos, es ofrecida
a Dios mediante el Sumo Sacerdote
que se ha entregado a sí mismo" (10,
6: CCL 47, 27 ss).

3. Por último, quiero hacer una breve
reflexión sobre el tercer texto de la 
carta a los Romanos referido al
nuevo culto. En el capítulo 15 san
Pablo dice: "La gracia que me ha sido
otorgada por Dios, de ser para los
gentiles ministro (liturgo) de Cristo
Jesús, de ser sacerdote (hierourgein)
del Evangelio de Dios, para que la
oblación de los gentiles sea



agradable, santificada por el Espíritu
Santo" (Rm 15, 15 s).

Quiero subrayar sólo dos aspectos de
este texto maravilloso y, por su
terminología, único en las cartas
paulinas. Ante todo, san Pablo
interpreta su acción misionera entre
los pueblos del mundo para construir
la Iglesia universal como acción
sacerdotal. Anunciar el Evangelio
para unir a los pueblos en la
comunión con Cristo resucitado es
una acción "sacerdotal". El apóstol
del Evangelio es un verdadero
sacerdote, hace lo que es central en
el sacerdocio: prepara el verdadero
sacrificio.

Y, después, el segundo aspecto:
podemos decir que la meta de la
acción misionera es la liturgia
cósmica: que los pueblos unidos en
Cristo, el mundo, se convierta como
tal en gloria de Dios, "oblación
agradable, santificada por el Espíritu



Santo". Aquí aparece el aspecto
dinámico, el aspecto de la esperanza
en el concepto paulino del culto: la
autodonación de Cristo implica la
tendencia de atraer a todos a la
comunión de su Cuerpo, de unir al
mundo. Sólo en comunión con Cristo,
el Hombre ejemplar, uno con Dios, el
mundo llega a ser tal como todos lo
deseamos: espejo del amor divino.
Este dinamismo siempre está
presente en la Eucaristía; este
dinamismo debe inspirar y formar
nuestra vida. Y con este dinamismo
comenzamos el nuevo año. Gracias
por vuestra paciencia.

La fuerza de la Iglesia viene de
Cristo. Miércoles 14 de enero de
2009

Queridos hermanos y hermanas:

Entre las cartas del epistolario
paulino, hay dos, las dirigidas a los
Colosenses y a los Efesios, que en
cierto sentido pueden considerarse



gemelas. De hecho, una y otra tienen
formas de expresión que sólo se
encuentran en ellas, y se calcula que
más de un tercio de las palabras de la
carta a los Colosenses se encuentra
también en la carta a los Efesios. Por
ejemplo, mientras que en Colosenses
se lee literalmente la invitación a
"amonestaros con toda sabiduría,
cantad agradecidos a Dios en
vuestros corazones con salmos,
himnos y cánticos inspirados" (Col 3,
16), enEfesios se recomienda
igualmente "recitad entre vosotros
salmos, himnos y cánticos inspirados;
cantad y salmodiad en vuestro
corazón al Señor" (Ef 5, 19).
Podríamos meditar en estas
palabras: el corazón debe cantar, y
así también la voz, con salmos e
himnos para entrar en la tradición de
la oración de toda la Iglesia del
Antiguo y del Nuevo testamento;
aprendemos así a estar unidos con
nosotros y entre nosotros, y con Dios.
Además, en ambas cartas se



encuentra un así llamado "código
doméstico", ausente en las otras
cartas paulinas, es decir, una serie de
recomendaciones dirigidas a maridos
y mujeres, a padres e hijos, a amos y
esclavos (cf. respectivamente Col
3,18-4,1 y Ef 5, 22-6, 9).

Más importante aún es constatar que
sólo en estas dos cartas se confirma
el título de "cabeza", kefalé, dado a
Jesucristo. Y este título se emplea en
un doble nivel. En un primer sentido,
Cristo es considerado como cabeza
de la Iglesia (cf. Col 2, 18-19 y Ef 4,
15-16). Esto significa dos cosas: ante
todo, que él es el gobernante, el
dirigente, el responsable que guía a
la comunidad cristiana como su líder
y su Señor (cf. Col 1, 18: "Él es
también la Cabeza del Cuerpo, de la
Iglesia"); y el otro significado es que
él es como la cabeza que forma y
vivifica todos los miembros del
cuerpo al que gobierna (de hecho,
según Col 2, 19 es necesario



"mantenerse unido a la Cabeza, de la
cual todo el Cuerpo, recibe nutrición
y cohesión"): es decir, no es sólo uno
que manda, sino uno que
orgánicamente está conectado con
nosotros, del que también viene la
fuerza para actuar de modo recto.

En ambos casos, se considera a la
Iglesia sometida a Cristo, tanto para
seguir su conducción superior —los
mandamientos—, como para acoger
todos los flujos vitales que de él
proceden. Sus mandamientos no son
sólo palabras, mandatos, sino que
son fuerzas vitales que vienen de él y
nos ayudan.

Esta idea se desarrolla
particularmente en Efesios, donde
incluso los ministerios de la Iglesia,
en lugar de ser reconducidos al
Espíritu Santo (como1Co 12), se
confieren por Cristo resucitado: es él
quien "dio a unos el ser apóstoles; a
otros, profetas; a otros,



evangelizadores; a otros, pastores y
maestros" (Ef 4, 11). Y es por él que
"todo el Cuerpo recibe trabazón y
cohesión por medio de toda clase de
junturas, (...) realizando así el
crecimiento del cuerpo para su
edificación en el amor" (Ef4, 16).
Cristo, de hecho, tiende a
"presentársela (a la Iglesia)
resplandeciente a sí mismo; sin que
tenga mancha ni arruga ni cosa
parecida, sino que sea santa e
inmaculada" (Ef 5, 27). Con esto nos
dice que es precisamente su amor la
fuerza con la que construye la
Iglesia, con la que guía a la Iglesia,
con la que también da la dirección
correcta a la Iglesia.

Por tanto el primer significado es
Cristo Cabeza de la Iglesia: sea en
cuanto a la conducción, sea sobre
todo en cuanto a la inspiración y
vitalización orgánica en virtud de su
amor. Después, en un segundo
sentido, Cristo es considerado no sólo



como cabeza de la Iglesia, sino como
cabeza de las potencias celestiales y
de todo el cosmos. Así en Colosenses
leemos que Cristo "una vez
despojados los principados y las
potestades, los exhibió públicamente,
incorporándolos a su cortejo
triunfal" (Col 2, 15). Análogamente en
Efesios encontramos que con su
resurrección, Dios puso a Cristo "por
encima de todo principado, potestad,
virtud, dominación y de todo cuanto
tiene nombre no sólo en este mundo
sino también en el venidero" (Ef 1,
21). Con estas palabras, las dos cartas
nos entregan un mensaje altamente
positivo y fecundo: Cristo no tiene
que temer a ningún posible
competidor, porque es superior a
cualquier forma de poder que
intente humillar al hombre. Sólo él
"nos ha amado y se ha entregado a sí
mismo por nosotros" (Ef 5, 2). Por
eso, si estamos unidos a Cristo, no
debemos temer a ningún enemigo y
ninguna adversidad; pero esto



significa también que debemos
permanecer bien unidos a él, sin
soltar la presa.

El anuncio de que Cristo era el único
vencedor y que quien estaba con
Cristo no tenía que temer a nadie,
aparecía como una verdadera
liberación para el mundo pagano,
que creía en un mundo lleno de
espíritus, en gran parte peligrosos y
contra los cuales había que
defenderse. Lo mismo vale también
para el paganismo de hoy, porque
también los actuales seguidores de
estas ideologías ven el mundo lleno
de poderes peligrosos. A estos es
necesario anunciar que Cristo es el
vencedor, de modo que quien está
con Cristo, quien permanece unido a
él, no debe temer a nada ni a nadie.
Me parece que esto es importante
también para nosotros, que debemos
aprender a afrontar todos los
miedos, porque él está por encima de



toda dominación, es el verdadero
Señor del mundo.

Incluso todo el cosmos le está
sometido, y en él converge como en
su propia cabeza. Son célebres las
palabras de la carta a los Efesios que
habla del proyecto de Dios de
"recapitular en Cristo todas las cosas,
las del cielo y las de la tierra" (1, 10).
Análogamente en la carta a los
Colosenses se lee que "en él fueron
creadas todas las cosas, en los cielos
y en la tierra, las visibles y las
invisibles" (1, 16) y que "mediante la
sangre de su cruz ha reconciliado por
él y para él todas las cosas, lo que hay
en la tierra y en los cielos" (1, 20). Así
pues, no existe, por una parte, el gran
mundo material y por otra esta
pequeña realidad de la historia de
nuestra tierra, el mundo de las
personas: todo es uno en Cristo. Él es
la cabeza del cosmos; también el
cosmos ha sido creado por él, ha sido
creado para nosotros en cuanto que



estamos unidos a él. Es una visión
racional y personalista del universo.
Y añadiría que una visión más
universalista que esta no era posible
concebir, y esta confluye sólo en
Cristo resucitado. Cristo es el 
Pantokrátor, al que están sometidas
todas las cosas: el pensamiento va
hacia el Cristo Pantocrátor, que llena
el ábside de las iglesias bizantinas, a
veces representado sentado en lo alto
sobre el mundo entero, o incluso
encima de un arco iris para indicar
su equiparación con Dios mismo, a
cuya diestra está sentado (cf. Ef 1, 20; 
Col 3, 1), y, por tanto, a su inigualable
función de conductor de los destinos
humanos.

Una visión de este tipo es concebible
sólo por parte de la Iglesia, no en el
sentido de que quiera apropiarse
indebidamente de lo que no le
pertenece, sino en otro doble sentido:
por una parte la Iglesia reconoce que
Cristo es más grande que ella, dado



que su señorío se extiende también
más allá de sus fronteras; por otra,
sólo la Iglesia está calificada como
Cuerpo de Cristo, no el cosmos. Todo
esto significa que debemos
considerar positivamente las
realidades terrenas, porque Cristo las
recapitula en sí, y, al mismo tiempo,
debemos vivir en plenitud nuestra
identidad eclesial específica, que es
la más homogénea a la identidad de
Cristo mismo.

Hay también un concepto especial,
que es típico de estas dos cartas, y es
el concepto de "misterio". Una vez se
habla del "misterio de la voluntad"
de Dios (Ef 1, 9) y otras veces del
"misterio de Cristo" (Ef 3, 4; Col 4, 3) o
incluso del "misterio de Dios, que es
Cristo, en el cual están ocultos todos
los tesoros de la sabiduría y de la
ciencia" (Col 2, 2-3). Hace referencia
al inescrutable designio divino sobre
la suerte del hombre, de los pueblos
y del mundo. Con este lenguaje las



dos Cartas nos dicen que es en Cristo
donde se encuentra el cumplimiento
de este misterio. Si estamos con
Cristo, aunque no podamos
comprender intelectualmente todo,
sabemos que estamos en el núcleo
del "misterio" y en el camino de la
verdad. Él está en su totalidad, y no
sólo un aspecto de su persona o un
momento de su existencia, el que
reúne en sí la plenitud del
insondable plan divino de la
salvación. En él toma forma la que se
llama "multiforme sabiduría de
Dios" (Ef 3, 10), ya que en él "habita
corporalmente toda la plenitud de la
divinidad" (Col 2, 9). De ahora en
adelante, por tanto, no es posible
pensar y adorar el beneplácito de
Dios, su disposición soberana, sin
confrontarnos personalmente con
Cristo en persona, en quien el
"misterio" se encarna y puede ser
percibido tangiblemente. Se llega así
a contemplar la "inescrutable
riqueza de Cristo" (Ef 3, 8), que está



más allá de toda comprensión
humana. No es que Dios no haya
dejado las huellas de su paso, puesto
que el mismo Cristo es huella de
Dios, su impronta máxima; sino que
uno se da cuenta de "cuál es la
anchura y la longitud, la altura y la
profundidad" de este misterio "que
sobrepasa todo conocimiento" (Ef 3,
19). Las meras categorías
intelectuales aquí resultan
insuficientes, y reconociendo que
muchas cosas están más allá de
nuestras capacidades racionales,
debemos confiar en la contemplación
humilde y gozosa no sólo de la mente
sino también del corazón. Los Padres
de la Iglesia, por otro lado, nos dicen
que el amor comprende mucho más
que la sola razón.

Una última palabra hay que decir
sobre el concepto, ya señalado antes,
concerniente a la Iglesia como esposa
de Cristo. En la segunda carta a los
Corintios el apóstol san Pablo había



comparado la comunidad cristiana a
una novia, escribiendo así: "Celoso
estoy de vosotros con celos de Dios.
Pues os tengo desposados con un solo
esposo para presentaros cual casta
virgen a Cristo" (2 Co 11, 2). La carta
a los Efesios desarrolla esta imagen,
precisando que la Iglesia no es sólo
una esposa prometida, sino esposa
real de Cristo. Él, por así decirlo, la
ha conquistado para sí, y lo ha hecho
al precio de su vida: como dice el
texto, "se ha entregado a sí mismo
por ella" (Ef 5, 25). ¿Qué
demostración de amor puede ser más
grande que ésta? Pero, además, él
está preocupado por su belleza; no
sólo por la ya adquirida por el
bautismo, sino también por aquella
que debe crecer cada día gracias a
una vida intachable, "sin arruga ni
mancha", en su comportamiento
moral (cf. Ef 5, 26-27). De aquí a la
común experiencia del matrimonio
cristiano el paso es breve; más aún,
ni siquiera está claro cuál es para el



autor de la carta el punto de
referencia inicial: si es la relación
Cristo-Iglesia, desde cuya luz hay que
concebir la unión entre el hombre y
la mujer, o si más bien es el dato de
la experiencia de la unión conyugal,
desde cuya luz hay que concebir la
relación entre Cristo y la Iglesia. Pero
ambos aspectos se iluminan
recíprocamente: aprendemos qué es
el matrimonio a la luz de la
comunión de Cristo y de la Iglesia,
aprendemos cómo Cristo se une a
nosotros pensando en el misterio del
matrimonio. En todo caso, nuestra 
carta se pone casi a medio camino
entre el profeta Oseas, que indicaba
la relación entre Dios y su pueblo en
términos de bodas ya celebradas (cf. 
Os 2, 4.16.21), y el vidente del
Apocalipsis, que anunciará el
encuentro escatológico entre la
Iglesia y el Cordero como unas bodas
gozosas e indefectibles (cf. Ap 19, 7-9;
21, 9).



Habría aún mucho que decir, pero
me parece que, de cuanto he
expuesto, se puede entender que
estas dos cartas son una gran
catequesis, de la que podemos
aprender no sólo cómo ser buenos
cristianos, sino también cómo llegar
a ser realmente hombres. Si
empezamos a entender que el
cosmos es la huella de Cristo,
aprendemos nuestra relación recta
con el cosmos, con todos los
problemas de su conservación.
Aprendemos a verlo con la razón,
pero con una razón movida por el
amor, y con la humildad y el respeto
que permiten actuar de forma
correcta. Y si pensamos que la Iglesia
es el Cuerpo de Cristo, que Cristo se
ha dado a sí mismo por ella,
aprendemos cómo vivir con Cristo el
amor recíproco, el amor que nos une
a Dios y que nos hace ver al otro
como imagen de Cristo, como Cristo
mismo. Oremos al Señor para que
nos ayude a meditar bien la Sagrada



Escritura, su Palabra, y aprender así
realmente a vivir bien.

Escritura y Tradición. La
estructura de la Iglesia. Miércoles
28 de enero de 2009

Queridos hermanos y hermanas:

Las últimas cartas del epistolario
paulino, de las que quiero hablar
hoy, se llaman cartas pastorales,
porque se enviaron a algunas figuras
de pastores de la Iglesia: dos a
Timoteo y una a Tito, estrechos
colaboradores de san Pablo. En
Timoteo el Apóstol veía casi un alter
ego; de hecho, le encomendó
misiones importantes (en
Macedonia: cf. Hch 19, 22; en
Tesalónica: cf. 1 Ts 3, 6-7; en Corinto:
cf. 1 Co 4, 17; 16, 10-11), y después
escribió de él un elogio halagador:
"Pues a nadie tengo de tan iguales
sentimientos que se preocupe
sinceramente de vuestros
intereses" (Flp 2, 20).



Según la Historia eclesiástica de
Eusebio de Cesarea, del siglo IV,
Timoteo fue después el primer
obispo de Éfeso (cf. 3, 4). En cuanto a
Tito, también él debió ser muy
querido por el Apóstol, que lo define
explícitamente "lleno de celo..., mi
compañero y colaborador" (2 Co 8,
17.23); más aún, "mi verdadero hijo
en la fe común" (Tt 1, 4). A Tito le
habían encargado un par de
misiones muy delicadas en la Iglesia
de Corinto, cuyo resultado reconfortó
a san Pablo (cf. 2 Co 7, 6-7.13; 8, 6).
Seguidamente, por cuanto sabemos,
Tito alcanzó a san Pablo en Nicópolis,
en el Epiro, en Grecia (cf. Tt 3, 12), y
después fue enviado por él a
Dalmacia (cf. 2 Tm 4, 10). Según la
carta dirigida a él, después fue
obispo de Creta (cf. Tt 1, 5).

Las cartas dirigidas a estos dos
pastores ocupan un lugar muy
particular dentro del Nuevo
Testamento. La mayoría de los



exegetas es hoy del parecer que estas
cartas no habrían sido escritas por
san Pablo mismo, sino que su origen
estaría en la "escuela de san Pablo", y
reflejaría su herencia para una
nueva generación, tal vez integrando
algún breve escrito o palabra del
Apóstol mismo. Por ejemplo, algunas
palabras de la segunda carta a
Timoteo parecen tan auténticas que
sólo podrían venir del corazón y de
los labios del Apóstol.

Sin duda la situación eclesial que
emerge de estas cartas es diversa de
la de los años centrales de la vida de
san Pablo. Él ahora,
retrospectivamente, se define a sí
mismo "heraldo, apóstol y maestro"
de los paganos en la fe y en la verdad
(cf. 1 Tm 2, 7; 2 Tm 1, 11); se presenta
como uno que ha obtenido
misericordia, porque Jesucristo —así
escribe— "quiso manifestar
primeramente en mí toda su
paciencia para que yo sirviera de



ejemplo a los que habían de creer en
él para obtener vida eterna" (1 Tm 1,
16). Por tanto, lo esencial es que
realmente en san Pablo, perseguidor
convertido por la presencia del
Resucitado, se manifiesta la
magnanimidad del Señor para
aliento nuestro, a fin de inducirnos a
esperar y a confiar en la misericordia
del Señor que, a pesar de nuestra
pequeñez, puede hacer cosas
grandes.

Los nuevos contextos culturales que
aquí se presuponen van más allá de
los años centrales de la vida de san
Pablo. En efecto, se hace alusión a la
aparición de enseñanzas que se
pueden considerar totalmente
equivocadas o falsas (cf. 1 Tm 4, 1-2; 
2 Tm 3, 1-5), como las de quienes
pretendían que el matrimonio no era
bueno (cf. 1 Tm 4, 3). Vemos cuán
moderna es esta preocupación,
porque también hoy se lee a veces la
Escritura como objeto de curiosidad



histórica y no como palabra del
Espíritu Santo, en la que podemos
escuchar la voz misma del Señor y
conocer su presencia en la historia.
Podríamos decir que, con este breve
elenco de errores presentes en las
tres cartas, aparecen anticipados
algunos esbozos de la orientación
errónea sucesiva que conocemos con
el nombre de gnosticismo (cf. 1 Tm 2,
5-6; 2 Tm 3, 6-8).

A estas doctrinas se enfrenta el autor
con dos llamadas de fondo. Una
consiste en la referencia a una
lectura espiritual de la Sagrada
Escritura (cf.2Tm 3, 14-17), es decir, a
una lectura que la considera
realmente como "inspirada" y
procedente del Espíritu Santo, de
modo que ella nos puede "instruir
para la salvación". Se lee la Escritura
correctamente poniéndose en
diálogo con el Espíritu Santo, para
sacar de ella luz "para enseñar,
convencer, corregir y educar en la



justicia" (2Tm 3, 16). En este sentido
añade la carta: "Así el hombre de
Dios se encuentra perfecto y
preparado para toda obra buena" (2
Tm 3, 17). La otra llamada consiste en
la referencia al buen
"depósito" (parathéke): es una
palabra especial de las cartas
pastorales con la que se indica la
tradición de la fe apostólica que hay
que conservar con la ayuda del
Espíritu Santo que habita en
nosotros.

Así pues, este "depósito" se ha de
considerar como la suma de la
Tradición apostólica y como criterio
de fidelidad al anuncio del Evangelio.
Y aquí debemos tener presente que
en las cartas pastorales, como en
todo el Nuevo Testamento, el término
"Escrituras" significa explícitamente
el Antiguo Testamento, porque los
escritos del Nuevo Testamento o aún
no existían o todavía no formaban
parte de un canon de las Escrituras.



Por tanto, la Tradición del anuncio
apostólico, este "depósito", es la clave
de lectura para entender la Escritura,
el Nuevo testamento.

En este sentido, Escritura y
Tradición, Escritura y anuncio
apostólico como claves de lectura, se
unen y casi se funden, para formar
juntas el "fundamento firme puesto
por Dios" (2 Tm 2, 19). El anuncio
apostólico, es decir la Tradición, es
necesario para introducirse en la
comprensión de la Escritura y captar
en ella la voz de Cristo. En efecto,
hace falta estar "adherido a la
palabra fiel, conforme a la
enseñanza" (Tt 1, 9). En la base de
todo está precisamente la fe en la
revelación histórica de la bondad de
Dios, el cual en Jesucristo ha
manifestado concretamente su
"amor a los hombres", un amor al
que el texto original griego califica
significativamente como filantropía



(Tt3, 4; cf. 2 Tm1, 9-10); Dios ama a la
humanidad.

En conjunto, se ve bien que la
comunidad cristiana va
configurándose en términos muy
claros, según una identidad que no
sólo se aleja de interpretaciones
incongruentes, sino que sobre todo
afirma su propio arraigo en los
puntos esenciales de la fe, que aquí
es sinónimo de "verdad"(1 Tm 2, 4.7;
4, 3; 6, 5; 2Tm 2,15.18.25;3, 7.8; 4, 4; Tt
1, 1.14). En la fe aparece la verdad
esencial de quiénes somos, quién es
Dios, cómo debemos vivir. Y de esta
verdad (la verdad de la fe) la Iglesia
se define "columna y apoyo"(1 Tm 3,
15).

En todo caso, es una comunidad
abierta, de dimensión universal, que
reza por todos los hombres, de
cualquier clase y condición, para que
lleguen al conocimiento de la verdad:
"Dios quiere que todos los hombres



se salven y lleguen al conocimiento
de la verdad", porque "Jesús se ha
dado a sí mismo en rescate por
todos" (1 Tm 2, 4-6). Por tanto, el
sentido de la universalidad, aunque
las comunidades sean aún pequeñas,
es fuerte y determinante para estas
cartas. Además, esta comunidad
cristiana "no injuria a nadie" y
"muestra una perfecta mansedumbre
con todos los hombres" (Tt 3, 2). Este
es un primer componente
importante de estas cartas: la
universalidad y la fe como verdad,
como clave de lectura de la Sagrada
Escritura, del Antiguo Testamento;
así se delinea una unidad de anuncio
y de Escritura, y una fe viva abierta a
todos y testigo del amor de Dios a
todos.

Otro componente típico de estas 
cartas es su reflexión sobre la
estructura ministerial de la Iglesia.
Ellas son las que por primera vez
presentan la triple subdivisión de



obispos, presbíteros y diáconos (cf. 1
Tm3, 1-13; 4, 13; 2 Tm 1, 6; Tt 1, 5-9).
En las cartas pastorales podemos
constatar la confluencia de dos
estructuras ministeriales distintas y
así la constitución de la forma
definitiva del ministerio de la Iglesia.
En las cartas paulinas de los años
centrales de su vida, san Pablo habla
de "obispos" (Flp 1, 1), y de
"diáconos": esta es la estructura
típica de la Iglesia que se formó en
esa época en el mundo pagano. Por
tanto, prevalece la figura del apóstol
mismo y por eso sólo poco a poco se
desarrollan los demás ministerios.

Si, como he dicho, en las Iglesias
formadas en el mundo pagano
tenemos obispos y diáconos, y no
presbíteros, en las Iglesias formadas
en el mundo judeo-cristiano los
presbíteros son la estructura
dominante. En las cartas pastorales,
al final las dos estructuras se unen:
aparece ahora el "obispo" (cf. 1Tm 3,



2; Tt 1, 7), siempre en singular,
acompañado del artículo definido:
"el obispo". Y junto al "obispo"
encontramos a los presbíteros y los
diáconos. También aquí es
determinante la figura del apóstol,
pero las tres cartas, como ya he
dicho, no se dirigen a comunidades,
sino a personas: Timoteo y Tito, los
cuales por una parte aparecen como
obispos, y por otra comienzan a estar
en el lugar del Apóstol.

Así se evidencia en los orígenes la
realidad que más tarde se llamará
"sucesión apostólica". San Pablo dice
a Timoteo con un tono muy solemne:
"No descuides el carisma que hay en
ti y que se te comunicó por
intervención profética mediante la
imposición de las manos del colegio
de presbíteros" (1Tm 4, 14). Podemos
decir que en estas palabras aparece
inicialmente también el carácter
sacramental del ministerio. Y así
tenemos lo esencial de la estructura



católica: Escritura y Tradición,
Escritura y anuncio, forman un
conjunto, pero a esta estructura, por
así decir doctrinal, debe añadirse la
estructura personal, los sucesores de
los Apóstoles, como testigos del
anuncio apostólico.

Por último, es importante señalar
que en estas cartas la Iglesia se
comprende a sí misma en términos
muy humanos, en analogía con la
casa y la familia. Particularmente en 
1 Tm 3, 2-7 se leen instrucciones muy
detalladas sobre el obispo, como
estas: debe ser "irreprensible, casado
una sola vez, sobrio, sensato,
educado, hospitalario, apto para
enseñar, ni bebedor ni violento, sino
moderado, enemigo de pendencias,
desprendido del dinero, que
gobierne bien su propia casa y
mantenga sumisos a sus hijos con
toda dignidad; pues si alguno no es
capaz de gobernar su propia casa,
¿cómo podrá cuidar de la Iglesia de



Dios? Además, (...) es necesario que
tenga buena fama entre los de fuera".
Conviene notar aquí sobre todo la
importante aptitud para la
enseñanza (cf. también 1 Tm 5, 17),
de la que se encuentran ecos también
en otros pasajes (cf. 1 Tm 6, 2; 2 Tm 3,
10; Tt 2, 1), y además una
característica personal especial, la de
la "paternidad". En efecto, al obispo
se lo considera padre de la
comunidad cristiana (cf. también 1
Tm 3, 15). Por lo demás, la idea de la
Iglesia como "casa de Dios" hunde
sus raíces en el Antiguo Testamento
(cf. Nm 12, 7) y se encuentra
formulada nuevamente en Hb 3, 2.6,
mientras en otro lugar se lee que
todos los cristianos ya no son
extranjeros ni huéspedes, sino
conciudadanos de los santos y
familiares de la casa de Dios (cf. Ef 2,
19).

Oremos al Señor y a san Pablo para
que también nosotros, como



cristianos, nos caractericemos cada
vez más, en relación con la sociedad
en la que vivimos, como miembros
de la "familia de Dios". Y oremos
también para que los pastores de la
Iglesia tengan sentimientos cada vez
más paternos, a la vez tiernos y
firmes, en la formación de la casa de
Dios, de la comunidad, de la Iglesia.

El martirio de san Pablo. 
Miércoles 4 de febrero de 2009

Queridos hermanos y hermanas:

La serie de nuestras catequesis sobre
la figura de san Pablo ha llegado a su
conclusión: hoy queremos hablar del
final de su vida terrena. La antigua
tradición cristiana testifica
unánimemente que la muerte de san
Pablo tuvo lugar como consecuencia
del martirio sufrido aquí en Roma.
Los escritos del Nuevo Testamento
no recogen el hecho. Los Hechos de
los Apóstoles terminan su relato
aludiendo a la condición de



prisionero del Apóstol, que sin
embargo podía recibir a todos
aquellos que lo visitaban (cf. Hch 28,
30-31). Sólo en la segunda carta a
Timoteo encontramos estas palabras
suyas premonitorias: "Porque yo
estoy a punto de ser derramado en
libación, y ha llegado el momento de
desplegar las velas" (2 Tm 4, 6; cf. Flp
2, 17). Aquí se usan dos imágenes: la
cultual del sacrificio, que ya había
utilizado en la carta a los Filipenses,
interpretando el martirio como parte
del sacrificio de Cristo; y la marinera,
de soltar las amarras: dos imágenes
que, juntas, aluden discretamente al
acontecimiento de la muerte, y de
una muerte cruenta.

El primer testimonio explícito sobre
el final de san Pablo nos viene de la
mitad de los años 90 del siglo I y, por
tanto, poco más de treinta años
después de su muerte efectiva. Se
trata precisamente de la carta que la
Iglesia de Roma, con su obispo



Clemente I, escribió a la Iglesia de
Corinto. En ese texto epistolar se
invita a tener ante los ojos el ejemplo
de los Apóstoles e, inmediatamente
después de mencionar el martirio de
Pedro, se lee así: "Por los celos y la
discordia, san Pablo se vio obligado a
mostrarnos cómo se consigue el
premio de la paciencia. Arrestado
siete veces, exiliado, lapidado, fue el
heraldo de Cristo en Oriente y en
Occidente; y, por su fe, consiguió una
gloria pura. Tras haber predicado la
justicia en todo el mundo y tras
haber llegado hasta el extremo de
Occidente, sufrió el martirio ante los
gobernantes; así partió de este
mundo y llegó al lugar santo,
convertido así en el mayor modelo de
paciencia" (1 Clem 5, 2). La paciencia
de la que habla es expresión de su
comunión con la pasión de Cristo, de
la generosidad y constancia con la
que aceptó un largo camino de
sufrimiento, hasta poder decir:
"Llevo en mi cuerpo las señales de



Jesús" (Ga 6, 17). En el texto de san
Clemente hemos escuchado que san
Pablo habría llegado "hasta el
extremo de Occidente". Se discute si
esto alude a un viaje a España que
san Pablo habría realizado. No existe
certeza sobre esto, pero es verdad
que san Pablo en su carta a los
Romanos expresa su intención de ir a
España (cf. Rm 15, 24).

En cambio, es muy interesante, en la
carta de Clemente, la sucesión de los
nombres de Pedro y Pablo, aunque
están invertidos en el testimonio de
Eusebio de Cesarea, en el sigloIV, el
cual, hablando del emperador Nerón,
escribe: "Durante su reinado Pablo
fue decapitado precisamente en
Roma, y Pedro fue allí crucificado. El
relato está confirmado por el nombre
de Pedro y de Pablo, que aún hoy se
conserva en sus sepulcros en esa
ciudad" (Hist. eccl. 2, 25, 5). Eusebio
después continúa refiriendo la
declaración anterior de un



presbítero romano llamado Gayo,
que se remonta a los inicios del siglo
II: "Yo te puedo mostrar los trofeos de
los apóstoles: si vas al Vaticano o a la
vía Ostiense, allí encontrarás los
trofeos de los fundadores de la
Iglesia" (ib. 2, 25, 6-7). Los "trofeos"
son los monumentos sepulcrales, y se
trata de las mismas sepulturas de san
Pedro y de san Pablo que aún hoy
veneramos, tras dos milenios, en los
mismos lugares: aquí, en el Vaticano,
por lo que respecta a san Pedro; y en
la basílica de San Pablo extramuros,
en la vía Ostiense, por lo que atañe al
Apóstol de los gentiles.

Es interesante notar que los dos
grandes Apóstoles son mencionados
juntos. Aunque ninguna fuente
antigua habla de un ministerio
simultáneo suyo en Roma, la
sucesiva conciencia cristiana, sobre
la base de su sepultura común en la
capital del imperio, los asociará
también como fundadores de la



Iglesia de Roma. En efecto, en san
Ireneo de Lyon, a finales del siglo II,
a propósito de la sucesión apostólica
en las distintas Iglesias, se lee: "Dado
que sería demasiado largo enumerar
las sucesiones de todas las Iglesias,
tomaremos la Iglesia grandísima y
antiquísima y de todos conocida, la
Iglesia fundada y establecida en
Roma por los dos gloriosísimos
apóstoles Pedro y Pablo" (Adv. haer.
3, 3, 2).

Dejemos aparte la figura de san
Pedro y concentrémonos en la de san
Pablo. Su martirio se narra por
primera vez en los Hechos de Pablo,
escritos hacia finales del siglo II, los
cuales refieren que Nerón lo
condenó a muerte por decapitación,
ejecutada inmediatamente después
(cf. 9, 5). La fecha de la muerte varía
ya en las fuentes antiguas, que la
sitúan entre la persecución
desencadenada por Nerón mismo
tras el incendio de Roma en julio del



año 64 y el último año de su reinado,
es decir, el 68 (cf. san Jerónimo, De
viris ill. 5, 8). El cálculo depende
mucho de la cronología de la llegada
de san Pablo a Roma, un debate en el
que no podemos entrar aquí.
Tradiciones sucesivas precisarán
otros dos elementos. Uno, el más
legendario, es que el martirio tuvo
lugar en las Acquae Salviae, en la vía
Laurentina, con un triple rebote de la
cabeza, cada uno de los cuales causó
la salida de un chorro de agua, por lo
que el lugar desde entonces hasta
ahora se ha llamado "Tre
Fontane" (Hechos de Pedro y Pablo del
Pseudo Marcelo, del siglo V).

El otro, en consonancia con el
antiguo testimonio, ya mencionado,
del presbítero Gayo, es que su
sepultura tuvo lugar no sólo "fuera
de la ciudad..., en la segunda milla de
la vía Ostiense", sino más
precisamente "en la hacienda de
Lucina", que era una matrona



cristiana (Pasión de Pablo del Pseudo
Abdías, del siglo VI). Aquí, en el siglo
IV, el emperador Constantino erigió
una primera iglesia, después muy
ampliada entre los siglos IV y V por
los emperadores Valentiniano II,
Teodosio y Arcadio. Después del
incendio de 1800, se erigió aquí la
actual basílica de San Pablo
extramuros.

En todo caso, la figura de san Pablo
se destaca más allá de su vida
terrena y de su muerte, pues dejó
una extraordinaria herencia
espiritual. También él, como
verdadero discípulo de Jesús, se
convirtió en signo de contradicción.
Mientras que entre los llamados
"ebionitas" —una corriente
judeocristiana— era considerado
como apóstata de la ley de Moisés, ya
en el libro de los Hechos de los
Apóstoles aparece una gran
veneración hacia el apóstol san
Pablo. Ahora quiero prescindir de la



literatura apócrifa, como los Hechos
de Pablo y Tecla y un epistolario
apócrifo entre el apóstol san Pablo y
el filósofo Séneca. Es importante
constatar sobre todo que muy pronto
las cartas de san Pablo entraron en la
liturgia, donde la estructura profeta-
apóstol-Evangelio es determinante
para la forma de la liturgia de la
Palabra. Así, gracias a esta
"presencia" en la liturgia de la Iglesia,
el pensamiento del Apóstol se
convirtió en seguida en alimento
espiritual para los fieles de todos los
tiempos.

Es obvio que los Padres de la Iglesia y
después todos los teólogos se han
alimentado de las cartas de san Pablo
y de su espiritualidad. Así, ha
permanecido a lo largo de los siglos,
hasta hoy, como verdadero maestro y
apóstol de los gentiles. El primer
comentario patrístico, que ha llegado
hasta nosotros, sobre un escrito del
Nuevo Testamento es el del gran



teólogo alejandrino Orígenes, que
comenta la carta de san Pablo a los
Romanos. Por desgracia, este
comentario sólo se conserva en
parte. San Juan Crisóstomo, además
de comentar sus cartas, escribió de él
sus siete panegíricosmemorables. San
Agustín le deberá el paso decisivo de
su propia conversión, y volverá a san
Pablo durante toda su vida. De este
diálogo permanente con el Apóstol
deriva su gran teología católica y
también la protestante de todos los
tiempos. Santo Tomás de Aquino nos
dejó un hermoso comentario a las 
cartas paulinas, que constituye el
fruto más maduro de la exégesis
medieval.

Un verdadero viraje se produjo en el
siglo XVI con la Reforma protestante.
El momento decisivo en la vida de
Lutero fue el llamado
"Turmerlebnis" (1517), en el que en
un momento encontró una nueva
interpretación de la doctrina paulina



de la justificación. Una
interpretación que lo liberó de los
escrúpulos y de las ansias de su vida
precedente y le dio una confianza
nueva y radical en la bondad de Dios,
que perdona todo sin condición.
Desde ese momento, Lutero
identificó el legalismo judeo-
cristiano, condenado por el Apóstol,
con el orden de vida de la Iglesia
católica. Y, por eso, la Iglesia le
pareció como expresión de la
esclavitud de la ley, a la que opuso la
libertad del Evangelio. El concilio de
Trento, entre 1545 y 1563, interpretó
profundamente la cuestión de la
justificación y encontró en la línea de
toda la tradición católica la síntesis
entre ley y Evangelio, conforme al
mensaje de la Sagrada Escritura leída
en su totalidad y unidad.

En el siglo XIX, recogiendo la mejor
herencia de la Ilustración, se produjo
una revitalización del paulinismo,
ahora sobre todo en el plano del



trabajo científico desarrollado por la
interpretación histórico-crítica de la
Sagrada Escritura. Prescindimos aquí
del hecho de que también en ese
siglo, como luego en el XX, emergió
una verdadera denigración de san
Pablo. Pienso sobre todo en
Nietzsche, que se burlaba de la
teología de la humildad en san Pablo,
oponiendo a ella su teología del
hombre fuerte y poderoso.

Pero, prescindiendo de esto, vemos la
corriente esencial de la nueva
interpretación científica de la
Sagrada Escritura y del nuevo
paulinismo de ese siglo. En él se
subrayó sobre todo como central en
el pensamiento paulino el concepto
de libertad: en él se vio el núcleo del
pensamiento de san Pablo, como por
otra parte ya había intuido Lutero.
Ahora, sin embargo, el concepto de
libertad se volvía a interpretar en el
contexto del liberalismo moderno. Y
además se subrayó fuertemente la



diferencia entre el anuncio de san
Pablo y el anuncio de Jesús. Y san
Pablo apareció casi como un nuevo
fundador del cristianismo.

Es cierto que en san Pablo la
centralidad del reino de Dios,
determinante para el anuncio de
Jesús, se transforma en la centralidad
de la cristología, cuyo punto
determinante es el misterio pascual.
Y del misterio pascual resultan los
sacramentos del Bautismo y de la
Eucaristía, como presencia
permanente de este misterio, del que
crece el Cuerpo de Cristo, del que se
construye la Iglesia. Pero, sin entrar
ahora en detalles, yo diría que
precisamente en la nueva
centralidad de la cristología y del
misterio pascual se realiza el reino
de Dios, y se hace concreto, presente,
operante el anuncio auténtico de
Jesús. En las catequesis anteriores
hemos visto que precisamente esta
novedad paulina es la fidelidad más



profunda al anuncio de Jesús. Con el
progreso de la exégesis, sobre todo
en los últimos doscientos años, han
aumentado también las
convergencias entre la exégesis
católica y la protestante, realizando
así un consenso notable
precisamente en el punto que estaba
en el origen de la mayor disensión
histórica. Por tanto, es una gran
esperanza para la causa del
ecumenismo, tan central para el
concilio Vaticano II.

Al final quiero aludir brevemente a
los diversos movimientos religiosos,
surgidos en la edad moderna en el
seno de la Iglesia católica, que hacen
referencia al nombre de san Pablo.
Así sucedió en el siglo XVI con la
"Congregación de San Pablo",
llamada de los Barnabitas, en el siglo
XIX con los "Misioneros de San
Pablo" o Paulistas, y en el siglo XX
con la poliédrica "Familia Paulina"
fundada por el beato Santiago



Alberione, por no hablar del instituto
secular de la "Compañía de San
Pablo".

Fundamentalmente, permanece
luminosa ante nosotros la figura de
un apóstol y de un pensador
cristiano sumamente fecundo y
profundo, de cuya cercanía cada uno
de nosotros puede sacar provecho.
En uno de sus panegíricos, san Juan
Crisóstomo hizo una original
comparación entre san Pablo y Noé,
expresándose así: san Pablo "no
colocó juntos los ejes para fabricar
un arca; más bien, en lugar de unir
tablas de madera, compuso cartas y
así no extrajo de las aguas a dos, tres
o cinco miembros de su familia, sino
a toda la ecumene que estaba a
punto de perecer" (Paneg. 1, 5).
Precisamente esto es lo que puede
hacer aún y siempre el apóstol san
Pablo. Por tanto, acudir a él, tanto a
su ejemplo apostólico como a su
doctrina, será un estímulo, si no una



garantía, para la consolidación de la
identidad cristiana de cada uno de
nosotros y para el rejuvenecimiento
de toda la Iglesia.

Benedicto XVi

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/catequesis-
san-pablo-benedictoxvi/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/catequesis-san-pablo-benedictoxvi/
https://opusdei.org/es-py/article/catequesis-san-pablo-benedictoxvi/
https://opusdei.org/es-py/article/catequesis-san-pablo-benedictoxvi/

	Catequesis sobre San Pablo
	Sumario del libro Catequesis sobre San Pablo


