
opusdei.org

Carta del Prelado
(noviembre 2012)

Inicia una serie de cartas en las
que el Prelado reflexionará
sobre la fe a partir del Credo,
con motivo del Año de la Fe. En
noviembre, propone meditar
sobre Dios Creador y Padre.

10/11/2012

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

La Iglesia, siguiendo la voz del
sucesor de Pedro, desea que todos los
fieles reafirmemos nuestra adhesión



a Jesucristo, que meditemos con
mayor profundidad en las verdades
que Dios nos ha revelado, que
renovemos el afán cotidiano de
seguir con alegría el camino que nos
ha marcado, y que a la vez nos
esforcemos más por darle a conocer
con el apostolado a otras personas.
Agradezcamos ya desde ahora a la
Trinidad Santísima las abundantes
ayudas que —estoy seguro—
derramará sobre las almas en los
próximos meses; nada más lógico,
por tanto, que sepamos corresponder
a esas bondades del Cielo.

Me propongo referirme cada mes a
algún punto de nuestra fe católica
para que cada una, cada uno,
reflexione sobre ese tema en la
presencia de Dios y trate de sacar
consecuencias prácticas. Como
recomienda el Santo Padre,
detengámonos en los artículos de la
fe contenidos en el Credo. Porque, se
pregunta Benedicto XVI, ¿dónde



hallamos la fórmula esencial de la
fe? ¿Dónde encontramos las
verdades que nos han sido
fielmente transmitidas y que
constituyen la luz para nuestra
vida cotidiana? [1] . El mismo Papa
nos ofrece la respuesta: en el Credo,
en la Profesión de fe o Símbolo de
la fe nos enlazamos al
acontecimiento originario de la
Persona y de la historia de Jesús de
Nazaret; se hace concreto lo que el
Apóstol de los gentiles decía a los
cristianos de Corinto: "Os
transmití en primer lugar lo que yo
también recibí (...)"( 1 Cor 15, 3-4)
[2] .

Con ocasión de otro año de la fe,
proclamado por Pablo VI en 1967,
también san Josemaría nos invitaba
a ahondar en el contenido del Credo.
Renovemos periódicamente el
propósito de ajustarnos a este
consejo. Después de recordar una
vez más que en el Opus Dei 



procuramos siempre y en todo
sentíre cum Ecclésia , sentir con la
Iglesia de Cristo, Madre nuestra
[3] , añadía: por eso quiero que
recordemos ahora juntos, de un
modo necesariamente breve y
sumario, las verdades
fundamentales del Credo santo de
la Iglesia: del depósito que Dios al
revelarse le ha confiado [4] .
Siempre, insisto, pero más
especialmente a lo largo de este año,
desarrollemos un intenso apostolado
de la doctrina. A diario vemos que
resulta más necesario, pues hay
muchos que se consideran cristianos,
e incluso católicos, y no están en
condiciones de presentar las razones
de su fe a quienes todavía no han
recibido el anuncio evangélico, o a
quienes conocen deficientemente
esas verdades transmitidas por los
Apóstoles y que la Iglesia conserva
fielmente.



Benedicto XVI ha manifestado su
anhelo de que este año sirva a todos
para profundizar en las verdades
centrales de la fe acerca de Dios,
del hombre, de la Iglesia, de toda
la realidad social y cósmica,
meditando y reflexionando en las
afirmaciones del Credo. Y desearía
que quedara claro —proseguía—
que estos contenidos o verdades de
la fe ( fides quæ ) se vinculan
directamente a nuestra 
cotidianidad ; piden una
conversión de la existencia, que da
vida a un nuevo modo de creer en
Dios ( fides qua ). Conocer a Dios,
encontrarle, profundizar en los
rasgos de su rostro, pone en juego
nuestra vida, porque Él entra en
los dinamismos profundos del ser
humano [5] .

Son dos aspectos inseparables:
adherirse a las verdades de la fe con
la inteligencia, y esforzarse con la
voluntad para que informen



plenamente nuestras acciones, hasta
las más pequeñas, y especialmente
los deberes propios de la condición
de cada uno. Como escribió nuestro
Fundador, tanto a la moción y a la
luz de la gracia, como a la
proposición externa de lo que debe
creerse, se ha de obedecer en un
supremo y liberador acto de
libertad. No se favorece la
obediencia a la acción íntima del
Espíritu Santo, en el alma,
impugnando la obediencia a la
proposición externa y autorizada
de la doctrina de la fe [6] .

La consecuencia es clara: hemos de
querer y de esforzarnos para conocer
más y mejor la doctrina de Cristo, y
así transmitirla a otras personas. Lo
conseguiremos, con la ayuda de Dios,
deteniéndonos a meditar
atentamente los artículos de la fe. No
basta un aprendizaje teórico, sino
que es preciso descubrir el vínculo
profundo entre las verdades que



profesamos en el Credo y nuestra
existencia cotidiana, a fin de que
estas verdades sean —como
siempre lo han sido— luz para los
pasos de nuestro vivir, agua que
rocía las sequedades de nuestro
camino, vida que vence ciertos
desiertos de la vida
contemporánea. En el Credo se
injerta la vida moral del cristiano,
que ahí encuentra su fundamento
y su justificación [7] . Recemos con
piedad o meditemos esta profesión
de fe, pidiendo luces al Paráclito para
amar y familiarizarnos más con estas
verdades.

Por eso, en nuestras conversaciones
apostólicas, así como en las charlas
de doctrina cristiana a quienes se
acercan a la labor de la Prelatura, no
cesemos de recurrir al estudio y
repaso del Catecismo de la Iglesia
Católica o de su Compendio . E
igualmente los sacerdotes acudamos
con perseverancia a esos



documentos en nuestras
meditaciones y pláticas. Así todos
trataremos de confrontar nuestra
existencia diaria con esos puntos de
referencia contenidos en el 
Catecismo . Muchas veces viene a mi
memoria la reiterada lectura que san
Josemaría hacía del catecismo de san
Pío V —no existía entonces el actual
—, y también del catecismo de san
Pío X, que recomendaba a quienes le
escuchaban en sus conversaciones.

Creo en un solo Dios, Padre
todopoderoso, Creador del cielo y de
la tierra, de todo lo visible y lo
invisible [8] . El primer artículo del
Credo expresa la fe de la Iglesia en la
existencia de un Dios personal,
creador y conservador de todas las
cosas, que gobierna el universo
entero, y especialmente a los
hombres, con su providencia.
Ciertamente, cuando se mira con
ojos limpios, todo habla a gritos
de este Dios y Creador nuestro. El



Señor que premió a Pedro —por su
fe—, haciéndole Cabeza de su
Iglesia Santa (cfr. Mt 16, 13-19),
nos premia también a los
cristianos creyentes con una
claridad nueva: en efecto, lo
cognoscible de Dios es manifiesto
entre ellos —entre los creyentes—,
pues Dios se lo declaró; porque
desde la creación del mundo, lo
invisible de Dios, su eterno poder y
su divinidad, son conocidos
mediante las criaturas (cfr. Rm 1,
20) [9] . Os sugiero, como ya os
escribí, que recitéis el Credo con fe
nueva, que lo proclaméis con alegría,
y que os refugiéis en esas verdades
tan imprescindibles para los
cristianos.

Todos conocemos que, a
consecuencia del pecado original, la
naturaleza humana quedó herida
profundamente, por lo que se hizo
difícil que los hombres pudieran
conocer con claridad y sin mezcla de



error, con las solas fuerzas de la
razón natural, al único verdadero
Dios [10] . Y por eso mismo, Dios, en
su bondad y misericordia infinitas,
fue revelándose progresivamente a
lo largo del Antiguo Testamento
hasta que, por medio de Jesucristo,
llevó a cabo la plenitud de la
revelación. Enviando a su Hijo en la
carne, nos ha manifestado
claramente no sólo las verdades que
el pecado había ofuscado, sino la
intimidad de su propia vida divina.
En el seno de la única naturaleza
divina, subsisten desde la eternidad
tres Personas realmente distintas: el
Padre, el Hijo y el Espíritu Santo,
unidas indisolublemente en una
maravillosa e inexpresable
comunión de amor. «El misterio de la
Santísima Trinidad es el misterio
central de la fe y de la vida cristiana.
Es el misterio de Dios en sí mismo.
Es, pues, la fuente de todos los otros
misterios de la fe; es la luz que los
ilumina» [11] . «Es un misterio de fe



en sentido estricto, uno de los
"misterios escondidos en Dios que no
pueden ser conocidos si no son
revelados desde lo alto" (Conc.
Vaticano I: DS 3015)» [12] .

La revelación de su vida íntima, para
hacernos participar de ese tesoro
mediante la gracia, constituye el
regalo más precioso con el que nos
ha favorecido el Señor. Un don
completamente gratuito, fruto
exclusivo de su bondad. Resulta
lógica, pues, la recomendación de
nuestro Fundador: con espíritu de
adoración, de contemplación
amorosa y de alabanza, hemos de
rezar siempre el Credo [13] .

Pido a san Josemaría que nos
empeñemos en pronunciar la
palabra credo , creo, con la pasión
santa con que la repetía en muchas
ocasiones a lo largo de la jornada.
También nos aconsejaba: aprende a
alabar al Padre y al Hijo y al



Espíritu Santo. Aprende a tener
una especial devoción a la
Santísima Trinidad: creo en Dios
Padre, creo en Dios Hijo, creo en
Dios Espíritu Santo; espero en Dios
Padre, espero en Dios Hijo, espero
en Dios Espíritu Santo; amo a Dios
Padre, amo a Dios Hijo, amo a
Dios Espíritu Santo. Creo, espero y
amo a la Trinidad Beatísima [14] .
Y continuaba: hace falta esta
devoción como un ejercicio
sobrenatural del alma, que se
traduce en actos del corazón,
aunque no siempre se vierta en
palabras [15] . ¿Sacamos partido de
esas recomendaciones? ¿Queremos
"creer" como Dios espera que lo
hagamos? ¿Nos aporta seguridad este
creer en Dios omnipotente y eterno?

El primer artículo del Credo
constituye la roca firme sobre la que
se basan la fe y la conducta cristiana.
Como decía Benedicto XVI la víspera
de inaugurar el Año de la fe, 



debemos aprender la lección más
sencilla y fundamental del Concilio
[Vaticano II ], es decir, que el
cristianismo en su esencia consiste
en la fe en Dios, que es Amor
trinitario, y en el encuentro,
personal y comunitario, con Cristo
que orienta y guía la vida: todo lo
demás se deduce de esto (...). El
Concilio nos recuerda que la
Iglesia, en todos sus componentes,
tiene la tarea, el mandato, de
transmitir la palabra del amor de
Dios que salva, para que sea
escuchada y acogida la llamada
divina que contiene en sí nuestra
bienaventuranza eterna [16] .

Resulta, pues, necesario profundizar
más y más en el primer artículo de la
fe. ¡Creo en Dios! : esta primera
afirmación se alza como la más
fundamental. Todo el símbolo habla
de Dios y, si se refiere también al
hombre y al mundo, lo hace por su
relación a Dios. Los demás artículos



de esa profesión de fe dependen del
primero: nos empujan a conocer
mejor a Dios tal como se reveló
progresivamente a los hombres. En
consecuencia, por contener algo tan
fundamental, resulta necesario que
no admitamos ningún género de
cansancio para comunicarlo a otros.
Como os recordaba al comienzo de
estas líneas, no nos faltará la ayuda
divina para cumplir esta tarea.

Durante el mes de noviembre, la
liturgia nos invita a considerar de
modo especial las verdades eternas.
Con san Josemaría os repito: es
preciso que no perdamos nunca de
vista ese fin sublime al que hemos
sido destinados. ¿Qué aprovecha
al hombre ganar todo el mundo, si
pierde el alma? ¿O qué podrá dar
el hombre a cambio de su alma? (
Mt 16, 26). Único es nuestro último
fin, de hecho sobrenatural, que
recoge, perfecciona y eleva
nuestro fin natural, porque la



gracia supone, recoge, sana,
levanta y engrandece la
naturaleza [17] .

Convenzámonos de que vivir el
Credo, integrarlo en toda nuestra
existencia, nos hará entender mejor
y amar más nuestra estupenda
dependencia de Dios, saborear la
alegría incomparable de ser y de
sabernos hijos suyos. El Catecismo de
la Iglesia Católica nos recuerda que
la fe comporta consecuencias
inmensas para nuestra vida. Nos
impulsa, en primer lugar, a
reconocer la grandeza y majestad de
Dios, adorándole; a permanecer en
una constante actitud de acción de
gracias por sus beneficios; a valorar
la verdadera dignidad de todos los
hombres y mujeres, creados a
imagen y semejanza de Dios y, por
eso, dignos de veneración y respeto;
a usar rectamente de las cosas
creadas que el Señor ha puesto a
nuestro servicio; a confiar en Él en



todas las circunstancias, y
especialmente en las adversas [18] .

Antes de terminar, os propongo que
aumentemos expresamente nuestras
oraciones por los frutos de la
Asamblea del Sínodo de los Obispos
sobre la nueva evangelización, que
ha finalizado pocos días atrás.
Aspiremos a que en el mundo, de
polo a polo, se note el soplo del
Paráclito moviendo los corazones de
los fieles católicos a colaborar
activamente en esta nueva
primavera de la fe, que el Papa
promueve insistentemente.

Encomendad de modo especial a los
hermanos vuestros que recibirán el
diaconado el próximo día 3 en la
Basílica de San Eugenio. Y
redoblemos nuestras acciones de
gracias a la Trinidad, de cara al 28 de
noviembre, fecha en que se
cumplirán treinta años de la erección
del Opus Dei en prelatura personal.



¡Cuántos frutos espirituales se han
producido desde entonces, como
aseguraba el queridísimo don Álvaro,
al escribir que con el cumplimiento
de la intención especial de nuestro
Padre vendrían sobre la Obra toda
clase de bienes: ómnia bona páriter
cum illa! [19] .

Hagamos llegar nuestro
agradecimiento al Cielo por manos
de la Santísima Virgen, recurriendo
también al primer sucesor de san
Josemaría, que tanto rezó, sufrió y
trabajó para que fuera realidad ese
encargo que le había confiado
nuestro Fundador. Y la manera de
concretar esta gratitud está al
alcance de cada una, de cada uno:
una fidelidad sólida a Dios,
comenzando y recomenzando cada
día en el empeño de tratarle más
íntimamente.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre



+ Javier

Roma, 1 de noviembre de 2012.

[1] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 17-X-2012.

[2] Ibid .

[3] San Josemaría, Carta 19-III-1967,
n. 5.

[4] Ibid .

[5] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 17-X-2012.

[6] San Josemaría, Carta 19-III-1967,
n. 42.

[7] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 17-X-2012.

[8] Misal Romano, Credo (Símbolo
niceno-constantinopolitano).

[9] San Josemaría, Carta 19-III-1967 ,
n. 55.



[10] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 36-38.

[11] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 234.

[12] Ibid ., n. 237.

[13] San Josemaría, Carta 19-III-1967,
n. 55.

[14] San Josemaría, Forja , n. 296.

[15] Ibid .

[16] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 10-X-2012.

[17] San Josemaría, Carta 19-III-1967,
n. 59.

[18] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica , nn. 222-227.

[19] Sb 7, 11. Cfr. Carta , 28-XI-1982,
n. 4 ( Cartas de familia, vol. II, n. 313).



© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Prohibida toda divulgación
pública, total o parcial, sin
autorización expresa del titular del
copyright).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/carta-del-
prelado-noviembre-2012/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-noviembre-2012/
https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-noviembre-2012/
https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-noviembre-2012/

	Carta del Prelado (noviembre 2012)

