opusdei.org

Carta del Prelado
(noviembre 2008)

La carta que Mons. Echevarria
escribe mensualmente se centra
esta vez en el tesoro que es la
Iglesia. El Prelado sugiere
algunas acciones concretas para
amarla y servirla.

06/11/2008

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Hace pocos dias concluyd la
Asamblea Ordinaria del Sinodo de
los Obispos, en la que he podido



palpar con alegria, una vez mas, la
unidad y la universalidad de la
Iglesia. Me ha conmovido también la
confianza en la labor del Opus Dei
que muchos Padres de muy diversos
paises me manifestaban: bastantes
daban gracias por el servicio
apostolico que los fieles y
Cooperadores de la Obra llevan a
cabo en sus didcesis, y otros me
urgian a dar comienzo, cuanto antes,
al trabajo apostolico estable en sus
paises o regiones. He pensado
muchas veces en aquellos suefios de
nuestro Padre, cuando nos recordaba
que nos esperan en muchos lugares,
mientras rezaba por la futura tarea.

Ante esas manifestaciones de interés
y de afecto, ante tantas llamadas
urgentes, me venian con mas
insistencia a la cabeza aquellas
palabras: «jJesus, almas!... jAlmas de
apostol!: son para ti, para tu
gloriar[1]. Hagamos eco a diario a
ese clamor que nuestro Padre desea



que resuene en nuestros corazones,
mientras nos ayuda desde el Cielo.

Vibrar con las necesidades de la
Iglesia, en todos los continentes, es 'y
serd siempre algo muy propio de los
cristianos. Esta profunda actitud del
corazon se pone especialmente de
manifiesto en el dia de hoy,
solemnidad de Todos los Santos. La
solemnidad que celebramos, no sélo
nos invita a recordar a la inmensa
muchedumbre de almas
bienaventuradas; nos transmite
también una invitacion a
profundizar en el misterio de la
Iglesia, de la que formamos parte los
que peregrinamos aun en la tierra,
los que se purifican en el Purgatorio
y los que gozan ya de Dios en el Cielo.

No se me borra el jubilo con que San
Josemaria expresaba esta verdad.
«En la Santa Iglesia —escribia en una
ocasion— los catolicos encontramos
nuestra fe, nuestras normas de



conducta, nuestra oracion, el sentido
de la fraternidad, la comunién con
todos los hermanos que ya
desaparecieron y que se purifican en
el Purgatorio —Iglesia purgante—, o
con los que gozan ya —Iglesia
triunfante— de la vision beatifica,
amando eternamente al Dios tres
veces Santo. Es la Iglesia que
permanece aqui y, al mismo tiempo,
trasciende la historia. La Iglesia, que
nacio bajo el manto de Santa Maria, y
continua —en la tierra y en el cielo—
alabandola como Madre»[2].

Una de las ensefianzas capitales de
San Pablo versa precisamente sobre
la naturaleza de la Iglesia: nos habla
de los discipulos del Sefior,
convocados por Dios Padre y
reunidos por el Espiritu Santo para
constituir el Cuerpo mistico de Cristo.
Benedicto XVI lo ha subrayado varias
veces, a lo largo de este afio dedicado
al Apostol de los gentiles. Al compas
de algunas de sus ensefianzas, 0s



invito a meditar en estas verdades
durante las proximas semanas. Como
fruto de esa consideracion, espero de
Dios que se acreciente en cada uno
de nosotros el amor a nuestra Madre
la Iglesia y el deseo de servirla como
la Iglesia quiere ser servida, en
cualquier situacion en la que nos
encontremos.

El Papa nos anima a considerar, ante
todo, que el «primer contacto [del
Apostol] con la persona de Jesus tuvo
lugar a través del testimonio de la
comunidad cristiana de Jerusalén
(...). La historia nos demuestra que
normalmente se llega a Jesus
pasando por la Iglesia»[3]. El Santo
Padre comenta que, en ocasiones —
como le sucedio a Saulo—, ese
primer contacto con la Iglesia
(realidad espiritual y visible al
mismo tiempo) puede resultar «un
contacto turbulento. Al conocer al
nuevo grupo de creyentes, se
transformo inmediatamente en su



fiero perseguidor. Lo reconoce él
mismo tres veces en diferentes
cartas»[4]. Normalmente no tiene
por qué suceder asi; sobre todo, si los
cristianos procuramos reflejar
fielmente la figura de Jesus en
nuestras palabras y en nuestra
conducta. En la via de Damasco, San
Pablo comprendio que «al perseguir
a la Iglesia, perseguia a Cristo.
Entonces, Pablo se convirtio, al
mismo tiempo, a Cristo y a la Iglesia.
Asi se comprende —concluye
Benedicto XVI— por qué la Iglesia
estuvo tan presente en el
pensamiento, en el corazén y en la
actividad de San Pablo»[5].

Meditemos de nuevo las palabras de
Jesucristo resucitado. A la pregunta
de Saulo —¢quién eres ti, Sefior?—, el
Sefior responde: Yo soy Jesus, a quien
tu persigues[6]. «<En el fondo, en esta
exclamacion del Resucitado, que
transformo la vida de Saulo, se halla
contenida toda la doctrina sobre la



Iglesia como Cuerpo de Cristo. Cristo
no se retiro al cielo, dejando en la
tierra una multitud de seguidores
que llevan adelante "su causa". La
Iglesia no es una asociacion que
quiere promover cierta causa. En ella
no se trata de una causa. Se trata de
la persona de Jesucristo, que,
también como Resucitado, sigue
siendo "carne". Tiene "carne y
huesos" (Lc 24, 39), como afirma en el
evangelio de San Lucas el Resucitado,
ante los discipulos que creian que
era un espiritu. Tiene un cuerpo.

Esta presente personalmente en su
Iglesia»[7].

A laluz de estas consideraciones,
ahondamos mads en la realidad de
que cualquier ofensa a la Iglesia —a
su doctrina, a sus sacramentos e
instituciones, a sus Pastores,
especialmente a su Cabeza visible, el
Romano Pontifice— constituye un
menosprecio a Jesucristo mismo.
Porque la Iglesia que contemplamos



en la tierra, a pesar de las flaquezas y
errores que arrastremos sus
miembros, es siempre la Iglesia de
Dios, como repite Pablo
innumerables veces: el Pueblo que
Dios Padre ha convocado en su
presencia; el Cuerpo de Cristo, que
Jesucristo ha fundado al precio de su
sangre, para prolongar su presencia
en la historia hasta el final de los
tiempos; el Templo del Espiritu
Santo, que se levanta como la
verdadera morada de Dios entre los
hombres. Con palabras de un Padre
de la Iglesia, que asumio el Concilio
Vaticano II, «toda la Iglesia aparece
como "un pueblo reunido en virtud
de la unidad del Padre y del Hijo y
del Espiritu Santo"»[8].

La Unidad y Trinidad de Dios define,
pues, el fundamento ultimo de la
realidad y naturaleza intima de la
Iglesia. Por eso, «se equivocarian
gravemente los que intentaran
separar una Iglesia carismatica —



que seria la verdaderamente
fundada por Cristo—, de otra juridica
o institucional, que seria obra de los
hombres y simple efecto de
contingencias historicas. Sélo hay
una Iglesia. Cristo fund¢ una sola
Iglesia: visible e invisible, con un
cuerpo jerarquico y organizado, con
una estructura fundamental de
derecho divino, y una intima vida
sobrenatural que la anima, sostiene y
vivifica»[9].

La sublime vision de la Iglesia, que
San Pablo expone en sus epistolas, da
razon de la fortaleza con que actua
cuando se pone en juego su unidad o
su universalidad. A los cristianos de
Corinto, propensos a dividirse en
facciones contrapuestas, les
amonesta: me han llegado noticias
sobre vosotros, hermanos mios, de
que hay discordias entre vosotros. Me
refiero a que cada uno de vosotros va
diciendo: "Yo soy de Pablo", "Yo, de
Apolo", "Yo, de Cefas", "Yo, de Cristo".



¢Esta dividido Cristo? ¢;Es que Pablo
fue crucificado por vosotros o fuisteis
bautizados en el nombre de Pablo?
[10].

La defensa de la unidad de esta
Madre santa se muestra como una
pasion dominante en la vida del
Apostol, como lo fue también la
defensa de su universalidad. «Desde
el primer momento —enseifia el Papa
— habia comprendido que esta
realidad no estaba destinada solo a
los judios, a un grupo determinado de
hombres, sino que tenia un valor
universaly afectaba a todos, porque
Dios es el Dios de todos»[11]. Y asi,
ante el peligro de que la primitiva
comunidad cristiana quedase
encerrada en los limites de la
Sinagoga, el llamado Concilio de
Jerusalén declara que todos los
hombres y mujeres, de cualquier
raza, lengua y nacion, estan llamados
a una plena incorporacion a la Iglesia
de Cristo[12], en la que ya no hay



diferencia entre judio y griego, ni
entre esclavo y libre, ni entre varony
mujer, porque todos vosotros sois uno
solo en Cristo Jesus[13].

De esta pertenencia de la Iglesia a
Cristo, procede «nuestro deber de
vivir realmente en conformidad con
Cristo. De aqui derivan también las
exhortaciones de San Pablo a
propdasito de los diferentes carismas
que animan y estructuran a la
comunidad cristiana. Todos se
remontan a un unico manantial, que
es el Espiritu del Padre y del Hijo,
sabiendo que en la Iglesia nadie
carece de un carisma, pues, como
escribe el Apostol, "a cada cual se le
otorga la manifestacion del Espiritu
para provecho comun” (1 Cor 12,
7)»[14]. ¢Es sinceramente piadosa tu
peticion pro unitate apostolatus?
¢Como rezas por todos los que gastan
su existencia por la Iglesia? ¢Sabes
llegarte con la oracion hasta el



ultimo lugar donde se trabaja por
Cristo?

jCuantas gracias hemos de dar a Dios
por haber querido que la Iglesia sea,
al mismo tiempo, unica y tan
variada! ;{Y qué respeto hemos de
mostrar a todas las manifestaciones
con las que el Espiritu Santo quiere
adornar a la Esposa de Cristo! «En la
Iglesia hay diversidad de ministerios,
pero uno solo es el fin: la
santificacion de los hombres. Y en
esta tarea participan de algun modo
todos los cristianos, por el caracter
recibido con los Sacramentos del
Bautismo y de la Confirmacion.
Todos hemos de sentirnos
responsables de esa mision de la
Iglesia, que es la mision de
Cristo»[15]. Nadie sobra en la Iglesia:
todos somos necesarios. El punto
importante se centra en la comunion
con su Cabeza visible, con los
Pastores y con el entero Pueblo de



Dios, cada uno segun la llamada y la
gracia que ha recibido.

En el marco de las ensefianzas
eclesioldgicas de San Pablo, la
realidad teoldgica y juridica de la
Obra —que es una pequeifia parte de
la Iglesia— adquiere todo su relieve.
Me gusta considerarlo cuando esta a
punto de finalizar el especial afio
mariano que convoqué para
conmemorar las bodas de plata de la
ereccion pontificia de la prelatura.
La labor apostdlica del Opus Dei —de
sus fieles laicos y de sus sacerdotes—
es necesariamente una colaboracion
a la vitalidad pastoral de las Iglesias
particulares en las que la Prelatura
vive y actua.

Asilo recordaba con inmenso carifio
el Siervo de Dios Juan Pablo II,
cuando, hablando de la «<naturaleza
jerarquica del Opus Dei», afiadia: «La
pertenencia de los fieles laicos tanto
a su Iglesia particular como a la



Prelatura, a la que estan
incorporados, hace que la mision
peculiar de la Prelatura confluya en
el compromiso evangelizador de toda
Iglesia particular, tal como previo el
Concilio Vaticano IT al plantear la
figura de las prelaturas
personales»[16].

Es una sefial mas de algo que
Benedicto XVI subrayaba
recientemente: «”La Iglesia de Dios”
no es solo la suma de distintas
Iglesias locales, sino que las diversas
Iglesias locales son a su vez
realizacion de la unica Iglesia de
Dios. Todas juntas son la "Iglesia de
Dios", que precede a las Iglesias
locales, y que se expresa, se realiza,
en ellas»[17]. Y el Opus Dei, al
servicio de la Iglesia, del Romano
Pontifice y de todas las almas,
cumple ese fin como una de las
instituciones que el Romano
Pontifice puede erigir para realizar
peculiares tareas pastorales, que, «en



cuanto tales, pertenecen a la Iglesia
universal, aunque sus miembros son
también miembros de las Iglesias
particulares donde viven y trabajan
(...). Esto no solo no lesiona la unidad
de la Iglesia particular fundada en el
Obispo, sino que por el contrario
contribuye a dar a esta unidad la
interior diversificacion propia de la
comunion»[18].

En este sentido, me da alegria
comunicaros que ya se ha
comenzado el trabajo apostolico
estable en Indonesia; y que esta muy
proximo, si Dios quiere, el momento
en que se abrird el primer Centro en
Bucarest. También se prepara el
comienzo de la labor estable en
Bulgaria y en Corea: a vuestra
oracion y a la de quienes participan
de la labor de la Obra encomiendo la
expansion apostolica a esos lugares y
a tantos otros.



Siguiendo las huellas de nuestro
Padre, he ido a rezar ante la imagen
de la Medalla Milagrosa de la Rue du
Bac, en Paris. Alli he presentado
vuestra oracion a Santa Maria, para
que Ella nos ayude a realizar el gran
milagro de convertir la vida
ordinaria en santidad heroica.
Recorramos estos ultimos dias del
afio mariano, y todo el tiempo de
nuestra vida, bien asidos a la mano
de la Virgen, dando cumplimiento a
la indicacion que dirigio a los
sirvientes en Cana: haced lo que El 0s
diga[19]. Intentemos imitar a
aquellos criados, con la voluntad —
todas y todos— de responder usque
ad summum, totalmente, con oracion
y trabajo.

No termino sin pediros, una vez mas,
que 0s undis a mis intenciones,
especialmente en la Santa Misa. En
estos dias, rezad por los hermanos
vuestros a quienes administraré el
diaconado, en Roma, el proximo 22



de noviembre, vispera de la
solemnidad de Cristo Rey.

Con todo carifio, os bendice
vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de noviembre de 2008.
[1] San Josemaria, Camino, n. 804.

[2] San Josemaria, Homilia El fin
sobrenatural de la Iglesia, 28-V-1972.

[3] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 22-XI-2006.

[4] Ibid. [5] Ibid. [6] Hch 9, 5.

[7] Benedicto XVI, Homilia en la
inauguracion del afio paulino, 28-
VI-2008.

[8] Concilio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 4; cfr. San



Cipriano, Tratado sobre el
Padrenuestro, 23.

[9] San Josemaria, Homilia El fin
sobrenatural de la Iglesia, 28-V-1972.

[10] 1 Cor 1, 11-13.

[11] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 25-X-2006.

[12] Cfr. Hch 15, 23-29.
[13] Gal 3, 28.

[14] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 22-XI-2006.

[15] San Josemaria, Homilia Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972.

[16] Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en unas Jornadas de
estudio sobre la Carta apostolica
"Novo millennio ineunte", 17-111-2001.

[17] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 15-X-2008.



[18] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Carta Communionis notio,
28-V-1992, n. 16.

[19] Jn 2, 5.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/carta-del-
prelado-noviembre-2008/ (12/02/2026)


https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-noviembre-2008/
https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-noviembre-2008/
https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-noviembre-2008/

	Carta del Prelado (noviembre 2008)

