
opusdei.org

Carta del Prelado
(febrero 2012)

El fruto maduro de la caridad
es la unidad. Tan deseada en la
Iglesia, el Prelado propone
diversas maneras para vivirla
en el día a día.

11/02/2012

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Tengo la alegría de comunicaros que
el Santo Padre me recibió en
audiencia hace dos días, el 30 de
enero. Como en otras ocasiones,



acudí a ese encuentro acompañado
de vuestra oración. Al expresarle los
deseos de fidelidad a Dios como
cristianos, de los fieles y
Cooperadores de la Prelatura, le
aseguré una vez más la constante
oración de todas y de todos por su
Persona y sus intenciones. El Papa,
como siempre, se mostró muy
afectuoso: agradeció el servicio que
la Obra presta a la Iglesia y me
encargó que transmitiera su
bendición a los fieles y a las labores
apostólicas en el mundo entero.

Secundemos siempre las enseñanzas
de su magisterio, con el afán de
ofrecer nuestra ayuda total a la Santa
Madre Iglesia. Vivamos a diario la
realidad del Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam : quered mucho
al Romano Pontífice, y secundemos
la preparación para el Año de la fe
que proclamará dentro de algunos
meses, para crecer en esta virtud y
llegarnos a muchas gentes.



La semana anterior, con la fiesta de
la conversión de san Pablo, finalizó
el octavario por la unidad de los
cristianos. Demos gracias a Dios por
los progresos que poco a poco, bajo la
guía del Espíritu Santo, se están
cumpliendo en esa dirección, y
pidamos al Paráclito que su gracia se
manifieste cada vez con mayor
eficacia: que mueva los corazones de
los que se honran con el nombre de
cristianos a fin de que se cumpla el
anhelo de Jesús en la Última Cena: ut
omnes unum sint, sicut tu, Pater, in
me et ego in te! [1] : que todos sean
uno, como Tú, Padre, en mí y Yo en ti.

En la Obra rezamos cada día esta
oración pro unitate apostolatus : así
lo dispuso san Josemaría en los
comienzos mismos del Opus Dei. Y, a
lo largo de los años, nos insistió en la
importancia de esta plegaria,
instándonos a rezarla porque la
vivamos . Nuestro Padre deseaba
ardientemente que la súplica por la



unidad de todos los que creen en
Cristo —más aún, de todos los
hombres— fuera respaldada por el
empeño de hacerla realidad, ante
todo, en la propia vida.

Nuestros hermanos en la fe, los
primeros cristianos, nos han dejado
una enseñanza clara: perseveraban
asiduamente en la doctrina de los
Apóstoles y en la comunión, en la
fracción del pan y en las oraciones
[2] . Muchas veces nos hemos
detenido en este resumen de la
historia de la Iglesia primitiva: un
texto al que recurría frecuentemente
nuestro Padre, hasta el punto de que
lo quiso grabar en el friso de uno de
los primeros oratorios de la Obra; y
del mismo modo procedió en el del
Pensionato, en Roma, cuando
dispuso que se pintaran esas
palabras en la pared. Afirmaba
siempre que el espíritu del Opus
Dei es espíritu de primitiva
cristiandad [3] ; y nos impulsaba a



que, en todo momento, tratásemos de
comportarnos con la coherencia de
conducta de quienes abrieron el
camino de la Iglesia.

El Papa Benedicto XVI, al comentar
las características que definen a la
primera comunidad cristiana de
Jerusalén, como lugar de unidad y
de amor [4] , ha puesto en resalte
que san Lucas no se limita a describir
una situación ya pasada, sino que 
nos ofrece esto como modelo,
como norma de la Iglesia presente,
porque estas cuatro características
deben constituir siempre la vida
de la Iglesia [5] . Efectivamente, la
fidelidad a la doctrina de los
Apóstoles; la unión de almas y de
corazones; la celebración de la
Sagrada Eucaristía y la asiduidad en
la oración constituyen los pilares de
la auténtica vida cristiana,
necesarios para que la Iglesia cumpla
plenamente su misión en el mundo.



En este contexto de la plegaria por la
unidad, deseo referirme
concretamente a la caridad que unía
a aquellas mujeres y a aquellos
hombres. Como refiere también san
Lucas, la multitud de los creyentes
tenía un solo corazón y una sola alma
[6] .

La unión de los cristianos es don del
Espíritu Santo, que hemos de
implorar con una oración asidua.
Pero esa plegaria ha de estar
sazonada por la caridad.
Convenzámonos, como afirma el
Santo Padre, de que nuestra
búsqueda de unidad se puede
realizar de manera realista si el
cambio se da ante todo en nosotros
mismos y si dejamos que Dios
actúe, si nos dejamos transformar
a imagen de Cristo, si entramos en
la vida nueva en Cristo, que es la
verdadera victoria. La unidad
visible de todos los cristianos
siempre es una obra que viene de



lo alto, de Dios, una obra que
requiere la humildad de reconocer
nuestra debilidad y de acoger el
don (...). La unidad que viene de
Dios exige, por lo tanto, nuestro
compromiso diario de abrirnos los
unos a los otros en la caridad [7] .

Predicó san Agustín que «la soberbia
engendra división, mientras que la
caridad es madre de la unidad» [8] .
Hemos de tener conciencia de que
cada uno lleva dentro de sí el riesgo
de la disolución, porque todos
arrastramos la tendencia a
encumbrar el propio yo, que se alza
como el mayor enemigo de la unidad.
No sería, por tanto, instrumento
bueno quien pensase egoístamente
en sí mismo, quien se dejase dominar
por el orgullo, quien no intentara
desterrar las propias personales
miserias. Por el contrario, la caridad
sincera , sin fingimiento, como
recomienda san Pablo [9] , estrecha
el lazo que mantiene y asegura la



fraternidad de personas muy
distintas entre sí, sin menoscabar la
legítima diversidad de ideas y
actuaciones temporales. Por eso, el
ruego sincero por la unidad de los
cristianos ha de ir acompañado por
el ejercicio concreto de la humildad y
de la caridad. Lograr esta unidad y
hacer que permanezca —explicaba
nuestro Fundador— es tarea difícil,
que se alimenta de actos de
humildad, de renuncias, de
silencios, de saber escuchar y
comprender, de saber noblemente
interesarse por el bien del
prójimo, de saber disculpar
siempre que haga falta: de saber
amar verdaderamente, con obras
[10] .

En un cristiano, el trato con todos los
que encuentra en su camino no se
reduce nunca a mera cortesía o a
buena educación, sino que expresa la
manifestación del Amor, con
mayúscula, que Dios mismo derrama



en nuestros corazones. Por eso, la
caridad, el cariño, no se queda
solamente en unos sentimientos,
aunque éstos intervengan con fuerza
en nuestras actuaciones, pues no
somos sólo espíritu, sino hombres o
mujeres de carne y hueso. Sin
embargo, todos necesitamos
purificar los sentimientos; de otro
modo, lo que quizá comenzó como
un amor altruista corre el riesgo de
convertirse en fruto del egoísmo, en
búsqueda de la propia excelencia, en
satisfacción desorbitada del propio
yo.

En la encíclica Deus caritas est,
Benedicto XVI explica que los
sentimientos van y vienen. Pueden
ser una maravillosa chispa inicial,
pero no son la totalidad del amor
[11] . Se deben purificar, lograr que
maduren mediante la abnegación;
sólo así el sentimiento se convierte
en amor en el pleno sentido de la
palabra [12] .



No hay más modelo que Jesucristo.
Por eso, la caridad cristiana consiste
en amar como Él nos ha amado:
hasta la entrega completa de su ser al
Padre, por amor y para nuestra
salvación. Nos lo legó como
testamento en la Última Cena: un
mandamiento nuevo os doy: que os
améis unos a otros. Como Yo os he
amado, amaos también unos a otros.
En esto conocerán todos que sois mis
discípulos, si os tenéis amor unos a
otros [13] . En aquellas primitivas
comunidades cristianas se dio cuerpo
a este mandamiento nuevo, hasta el
punto de que los paganos
comentaban asombrados: «¡Mirad
cómo se aman!» [14] .

La verdadera caridad cristiana,
participación de la que rebosaba del
corazón del Verbo encarnado, va
empapada por el sacrificio; no busca
la afirmación personal, sino el bien
de los otros; y se configura como una
tarea que nunca cabe considerar



concluida: necesitamos aprender a
querer, fijándonos en el ejemplo de
Nuestro Señor, de la Santísima
Virgen y de los santos que más han
amado a Dios y al prójimo. Sintamos
la responsabilidad de comenzar y
recomenzar en cada jornada,
muchas veces al día, con detalles
pequeños de servicio y de entrega a
los demás —a veces en cosas de más
importancia— que los otros quizá no
descubren, pero que no pasan
inadvertidos a la mirada de nuestro
Padre Dios. Recordemos la
insistencia con que nuestro Padre
nos dirigía aquellas palabras del
profeta: discite benefacere [15] ,
aprended a hacer el bien,
aprendamos a acabar bien lo que nos
ocupe.

Y al conducirnos de este modo, se ve
que es posible el amor al prójimo
en el sentido enunciado por la
Biblia, por Jesús. Consiste
justamente en que, en Dios y con



Dios, amo también a la persona
que no me agrada o ni siquiera
conozco. Esto sólo puede llevarse a
cabo a partir del encuentro íntimo
con Dios, un encuentro que se ha
convertido en comunión de
voluntad, llegando a implicar el
sentimiento. Entonces aprendo a
mirar a esa otra persona, no ya
sólo con mis ojos y sentimientos,
sino desde la perspectiva de
Jesucristo [16] .

Este modo de comportarse requiere
ciertamente —no me importa
repetirlo— que nos esforcemos por
dejar de lado nuestro yo,
olvidándonos de nosotros mismos.
Caridad y humildad van
estrechamente unidas; y su fruto
maduro es la unidad. Cuando
sinceramente nos consideramos
nada; cuando comprendemos que,
sin el auxilio divino, la más débil y
flaca de las criaturas sería mejor
que nosotros; cuando nos vemos



capaces de todos los errores y de
todos los horrores; cuando nos
sabemos pecadores aunque
peleemos con empeño para
apartarnos de tantas
infidelidades, ¿cómo vamos a
pensar mal de los demás?, ¿cómo
se podrá alimentar en el corazón
el fanatismo, la intolerancia, la
altanería? La humildad nos lleva
como de la mano a esa forma de
tratar al prójimo, que es la mejor:
la de comprender a todos, convivir
con todos, disculpar a todos; no
crear divisiones ni barreras;
comportarse —¡siempre!— como
instrumentos de unidad [17] .

La caridad, como toda virtud, ha de
ejercitarse con orden. Por eso, sin
discriminar a nadie, se dirigirá en
primer lugar a quienes tenemos
alrededor: la propia familia, los
amigos, los compañeros de profesión,
los vecinos y conocidos... De esta
manera, contribuimos a que se



vuelva más sólida la unidad de la
Iglesia y colaboramos —apoyados en
la oración— a que se produzca la
ansiada unión de todos los cristianos.
¿Cómo tratamos a las personas que
Dios ha puesto junto a nosotros?
¿Qué detalles concretos, cotidianos,
de servicio alegre, referimos a cada
uno? ¿Nos empeñamos para que en
el hogar, en el ambiente de trabajo,
en el círculo de amistades que
frecuentamos, se manifieste el buen
olor de Cristo [18] de la sincera
amistad, de un cariño humano
empapado de amor a Dios?

El principal apostolado que los
cristianos hemos de realizar en el
mundo —escribió san Josemaría — ,
el mejor testimonio de fe, es
contribuir a que dentro de la
Iglesia se respire el clima de la
auténtica caridad. Cuando no nos
amamos de verdad, cuando hay
ataques, calumnias y rencillas,
¿quién se sentirá atraído por los



que sostienen que predican la
Buena Nueva del Evangelio? [19] .

El Señor pide que realicemos una
siembra de comprensión y disculpa
en los distintos ambientes de la
sociedad. A esto llama a cada
cristiano, eso espera de los hombres.
Es posible esta siembra si nos mueve
la caridad de Cristo, que sabe volver
compatibles las diferencias de
carácter, de educación, de cultura, en
la unidad del Cuerpo místico, sin que
nada la rompa. El Apóstol no
rechaza la diversidad: cada uno
tiene de Dios su propio don, quien
de una manera, quien de otra (cfr.
1 Cor 7, 7). Pero esas diferencias
han de estar al servicio del bien de
la Iglesia. Yo me siento movido
ahora a pedir al Señor —escribe
san Josemaría— (...) que no permita
que en su Iglesia la falta de amor
encizañe a las almas. La caridad
es la sal del apostolado de los
cristianos; si pierde el sabor,



¿cómo podremos presentarnos
ante el mundo y explicar, con la
cabeza alta, aquí está Cristo ? [20] .

Dentro de dos semanas, el 14 de
febrero, conmemoraremos en la
Obra el aniversario de la extensión
de la labor apostólica a las mujeres,
en 1930, y de la fundación de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz,
en 1943. Nuestro Padre consideró
que esa coincidencia de fechas, en
años distintos, era una manifestación
de la Providencia divina, que
deseaba subrayar con fuerza la
unidad del Opus Dei. Agradezcamos
este don divino, que cada una y cada
uno de nosotros debe fomentar y
defender, ante todo, en nuestra
propia vida, y también a nuestro
alrededor.

Recemos por todos los Pastores de la
Iglesia, para que todos, con Pedro,
Cabeza visible del Cuerpo místico,
vayamos a Jesús por María. No



cesemos de clamar al Espíritu Santo
por la incorporación plena de los
cristianos y de la humanidad entera
en la unidad de la Iglesia Católica, de
modo que se cumplan las palabras de
Nuestro Señor: tengo otras ovejas que
no son de este redil, a ésas también es
necesario que las traiga, y oirán mi
voz y formarán un solo rebaño, con
un solo pastor [21] .

No quiero terminar sin un recuerdo
explícito del queridísimo don Álvaro,
que el día 19 celebraba su santo. De
su respuesta a Dios podemos
aprender, entre tantas cosas, a
cuidar con esmero esta familia
sobrenatural a la que el Señor nos ha
llamado —la Iglesia, la Obra—,
gastándonos gustosamente en este
empeño, como el primer sucesor de
san Josemaría al frente del Opus Dei.

Como siempre, acompañadme en mis
intenciones; concretamente, de
manera especial, rezad por los hijos



míos, Agregados de la Prelatura, que
ordenaré de diáconos el próximo día
18.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de febrero de 2012.

[1] Jn 17, 21.

[2] Hch 2, 42.

[3] San Josemaría, Notas de la
predicación, 23-IV-1963.

[4] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 19-I-2011.

[5] Ibid .

[6] Hch 4, 32.

[7] Benedicto XVI, Alocución en el
Ángelus, 22-I-2012.



[8] San Agustín, Sermón 46, 18 (PL 38,
280).

[9] Cfr. 2 Cor 6, 6.

[10] San Josemaría, Notas de la
predicación, año 1972.

[11] Benedicto XVI, Carta encíclica 
Deus caritas est, 25-XII-2005, n. 17.

[12] Ibid .

[13] Jn 13, 34-35.

[14] Tertuliano, Apologético 39, 7
(CCL 1, 151).

[15] Is 1, 17.

[16] Benedicto XVI, Carta encíclica 
Deus caritas est, 25-XII-2005, n. 18.

[17] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 233.

[18] 2 Cor 2, 15.



[19] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 226.

[20] Ibid ., n. 234.

[21] Jn 10, 16.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/carta-del-
prelado-febrero-2012/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-febrero-2012/
https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-febrero-2012/
https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-febrero-2012/

	Carta del Prelado (febrero 2012)

