
opusdei.org

Carta del Prelado
(diciembre 2012)

Mons. Javier Echevarría
continúa su repaso del Credo
con motivo del Año de la fe. En
esta carta, comenta las palabras
"Creo en un solo Señor,
Jesucristo, Hijo único de Dios,
nacido del Padre antes de todos
los siglos...".

10/12/2012

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



En la víspera de mi viaje al
Principado de Andorra, dejé
preparada esta carta para que se os
enviara el primero de diciembre. He
venido a esta tierra, invitado por el
Arzobispo, para participar en la
celebración del 75º aniversario de la
llegada de san Josemaría a este país,
tras haberse evadido —con una clara
protección de Dios— de la triste
persecución religiosa, durante la
guerra civil española. Llegó a Sant
Julià de Lòria, primera población en
suelo andorrano, en la mañana del 2
de diciembre de 1937; allí, con los
que le acompañaban, hizo la Visita al
Santísimo en la iglesia del pueblo (no
pudo celebrar Misa, porque las
normas litúrgicas entonces vigentes
prescribían el ayuno eucarístico
desde la medianoche anterior). Sólo
al día siguiente, 3 de diciembre,
celebró el Santo Sacrificio revestido
con los ornamentos sacerdotales, que
no había podido utilizar durante
muchos meses. Esta primera Misa en



Andorra tuvo lugar en la iglesia de
Les Escaldes, población situada en
las cercanías de la capital, donde
habían hallado alojamiento.

Deseo comenzar la carta con estos
recuerdos, para que demos muchas
gracias a Dios que, por intercesión de
la Virgen Santísima, cuidó de san
Josemaría con una providencia
especial en aquellos difíciles meses.
Sigamos nosotros el ejemplo de
fidelidad de nuestro Fundador,
abandonándonos siempre con total
confianza en las manos de Dios,
especialmente cuando las
circunstancias resulten más costosas.
Buena lección nos han dejado
también aquellos primeros, que
llegaron en los años 30, cuando ya la
Obra "caminaba", por la fe grande
que tuvieron en Dios y en san
Josemaría, cuando no había "nada
más" que la fe de nuestro Padre:
ojalá seamos todas y todos
instrumentos leales.



El mes pasado os invité a considerar
el primer artículo del Credo,
fundamento de todo nuestro creer.
«Creemos en un solo Dios, Padre,
Hijo y Espíritu Santo, creador de las
cosas visibles —como es este mundo
en el que pasamos nuestra breve
vida— y de las cosas invisibles —
como son los espíritus puros que
llamamos también ángeles— y
también creador, en cada hombre,
del alma espiritual e inmortal» [1] .
Así comenzaba Pablo VI el Credo del
Pueblo de Dios en 1968, al concluir el
año de la fe que había convocado
para conmemorar el XIX centenario
del martirio de los santos Apóstoles
Pedro y Pablo.

Consciente de la riqueza inagotable
contenida en la revelación, y asistida
constantemente por el divino
Paráclito, la Iglesia ha ido
profundizando con la razón en el
misterio de la Trinidad. Gracias al
esfuerzo de generaciones de santos



—Padres y Doctores de la Iglesia—,
ha logrado iluminar de algún modo
este gran misterio de nuestra fe, ante
el que —como decía nuestro Padre—
"nos pasmamos" a diario, al tiempo
que deseamos aumentar nuestro
trato con cada una de las tres
Personas divinas.

«Dios es único pero no solitario» [2] ,
afirma un antiquísimo símbolo de la
fe. Al comentarlo, el Catecismo de la
Iglesia Católica explica que esto es así
porque «"Padre", "Hijo", "Espíritu
Santo" no son simplemente nombres
que designan modalidades del ser
divino, pues son realmente distintos
entre sí: "El que es el Hijo no es el
Padre, y el que es el Padre no es el
Hijo, ni el Espíritu Santo el que es el
Padre o el Hijo"» [3] . No imagináis
qué gozo experimentó nuestro
Fundador, en Marsella, al ver en un
dibujo, sobre una piedra tallada, la
referencia a la Trinidad, que quiso



colocar en la Cripta de la Iglesia
prelaticia.

Continúo ahora con el segundo
artículo del Credo. Creo en un solo
Señor, Jesucristo, Hijo único de Dios,
nacido del Padre antes de todos los
siglos: Dios de Dios, Luz de Luz, Dios
verdadero de Dios verdadero,
engendrado, no creado, de la misma
naturaleza del Padre, por quien todo
fue hecho [4] .

En Dios, la generación es
absolutamente espiritual. Por eso,
«por analogía con el proceso
gnoseológico de la mente humana,
por el que el hombre, conociéndose a
sí mismo, produce una imagen de sí
mismo, una idea, un "concepto" (...),
que del latín verbum es llamada con
frecuencia verbo interior, nosotros 
nos atrevemos a pensar en la
generación del Hijo o "concepto"
eterno y Verbo interior de Dios. Dios,
conociéndose a Sí mismo, engendra



al Verbo-Hijo, que es Dios como el
Padre. En esta generación, Dios es —
al mismo tiempo— Padre, como el
que engendra, e Hijo, como el que es
engendrado, en la suprema identidad
de la Divinidad, que excluye una
pluralidad de "dioses". El Verbo es el
Hijo de la misma naturaleza del
Padre y es con Él el Dios único de la
revelación del Antiguo y del Nuevo
Testamento» [5] . No me detengo
ahora en la Persona del Espíritu
Santo, único Dios con el Padre y con
el Hijo.

Ciertamente no resulta posible
eliminar la oscuridad que encuentra
nuestra mente, al pensar en Aquel 
que habita en una luz inaccesible [6] .
Ni la inteligencia de los hombres, ni
la de los ángeles, ni la de cualquier
otra criatura, es capaz de
comprender la inagotable Esencia
divina: si lo comprendes, no es Dios ,
expresa un conocido aforismo. Sin
embargo, nuestras almas, creadas



por Dios y para Dios, tienen ansias de
conocer mejor a su Creador y Padre,
para amarle y glorificarle más; de
ver a la Trinidad y gozar de su
presencia eterna.

A este propósito, Benedicto XVI nos
anima a los creyentes a no
conformarnos nunca con el
conocimiento de Dios que hayamos
podido alcanzar. Las alegrías más
verdaderas —decía en una reciente
audiencia— son capaces de liberar
en nosotros la sana inquietud que
lleva a ser más exigentes —querer
un bien más alto, más profundo—
y a percibir cada vez con mayor
claridad que nada finito puede
colmar nuestro corazón.
Aprenderemos así a tender,
desarmados, hacia ese bien que no
podemos construir o procurarnos
con nuestras fuerzas, a no
dejarnos desalentar por la fatiga o
los obstáculos que vienen de
nuestro pecado [7] .



San Ireneo de Lyon, uno de los
primeros Padres que se esforzó por
penetrar en el misterio de la acción
creadora de la Trinidad, explicaba
que «sólo existe un Dios (...): es el
Padre, es Dios, es el Creador, es el
Autor, es el Ordenador. Ha hecho
todas las cosas por sí mismo, es decir,
por su Verbo y por su Sabiduría, "por
el Hijo y el Espíritu"» [8] . Y,
acudiendo a un modo gráfico,
metafórico, de expresarse —pues no
cabe ninguna desigualdad entre las
Personas divinas—, añadía que el
Hijo y el Paráclito son como las
"manos" del Padre en la creación. Así
lo recoge el Catecismo de la Iglesia
Católica, que concluye: «La creación
es obra común de la Santísima
Trinidad» [9] . En esta absoluta
unidad de acción, la obra creadora se
atribuye a cada Persona divina según
lo propio de cada una. Y así se dice
que corresponde al Padre como
Principio último del ser, al Hijo como
Modelo supremo, y al Espíritu Santo



como Amor que impulsa a
comunicar bienes a las criaturas.

Meditemos, hijas e hijos míos, con
actitud de profunda adoración, estas
grandes verdades. Y os insisto en que
roguemos a Dios, como aconsejaba
san Josemaría, que tengamos
necesidad de tratar a cada una de las
Personas divinas, distinguiéndolas.

En el principio existía el Verbo, y el
Verbo estaba junto a Dios, y el Verbo
era Dios (...). Todo se hizo por Él, y sin
Él no se hizo nada de cuanto ha sido
hecho [10] . En Dios Hijo, con el Padre
y el Espíritu Santo, en la
omnipotencia, sabiduría y amor del
único Dios, está el origen y el fin
último de todas las criaturas,
espirituales y materiales, y
especialmente de los hombres y las
mujeres.

Es tan grande la bondad de Dios, que
quiso crear a nuestros primeros
padres a su imagen y semejanza 



[11] , y marcó en ellos y en sus
descendientes una profunda huella,
una participación de la Sabiduría
increada que es el Verbo, al infundir
en sus almas la inteligencia y la
voluntad libre. Sin embargo, son
muchos los que lo desconocen, o lo
ignoran, o lo ponen como entre
paréntesis, pretendiendo colocar al
hombre en el centro de todo. ¡Cómo
dolía a nuestro Padre esa
paupérrima visión de algunas
gentes! Así lo comentaba, por
ejemplo, durante una reunión
familiar al comenzar el año 1973,
haciendo en voz alta su oración
personal. Algunos pretenden una
Iglesia antropocéntrica, en vez de
teocéntrica. Es una pretensión
absurda. Todas las cosas han sido
hechas por Dios y para Dios:
ómnia per ipsum facta sunt, et sine
ipso factum est nihil, quod factum
est ( Jn 1, 3). Es un error,
tremendo, convertir al hombre en
el pináculo de todo. No vale la



pena trabajar para el hombre, sin
más. Debemos trabajar para el
hombre, pero por amor de Dios. Si
no, no se hace nada de provecho,
no se puede perseverar [12] .

El Señor espera de los cristianos que
volvamos a alzarle —con la oración,
con el sacrificio, con el trabajo
profesional santificado— sobre la
cima de todas las actividades
humanas; que procuremos que reine
en lo más profundo de los corazones;
que vivifiquemos con su doctrina la
sociedad civil y sus instituciones. De
nosotros depende en parte —os
repito con san Josemaría— que
muchas almas no permanezcan ya
en tinieblas, sino que caminen por
senderos que llevan hasta la vida
eterna [13] . ¿Con qué piedad
rezamos la oración de las Preces Ad
Trinitátem Beatíssimam ? ¿Cómo le
damos gracias por su perfección
infinita? ¿Cómo amamos



hondamente este misterio central de
la fe y, por tanto, de nuestra vida?

Mañana comienza el Adviento,
tiempo litúrgico que nos prepara
para la Natividad del Señor. La
primera semana nos anticipa los
acontecimientos que tendrán lugar al
final de los tiempos, cuando
Jesucristo vendrá en su gloria para
juzgar a los hombres y tomar
posesión de su reino. Vigilad orando
en todo tiempo, a fin de (...) estar en
pie delante del Hijo del Hombre [14] .
Y añade: el cielo y la tierra pasarán,
pero mis palabras no pasarán [15] . 
Sabemos que en la Biblia la
Palabra de Dios está en el origen
de la creación: todas las criaturas,
desde los elementos cósmicos —
sol, luna, firmamento— obedecen a
la Palabra de Dios, existen en
cuanto han sido "llamados" por
ella. Este poder creador de la
Palabra de Dios se ha concentrado
en Jesucristo, el Verbo hecho



carne, y pasa también a través de
sus palabras humanas, que son el
verdadero "firmamento" que
orienta el pensamiento y el camino
del hombre en la tierra [16] .
Meditemos, pues, con frecuencia, las
palabras de Cristo que se recogen en
el Evangelio y, en general, en todo el
Nuevo Testamento. Procuremos
sacar luces nuevas de esa
consideración, para aplicarlas a
nuestra existencia cotidiana. Os
sugiero que, conforme al ejemplo de
nuestro Padre, cada tiempo de
meditación sea un diálogo vivido con
esfuerzo: el Señor nos ve, nos oye,
está con nosotros, hijas e hijos suyos.

No olvidemos que, a partir del día 17,
la Iglesia entona las llamadas 
antífonas mayores, con las que se
prepara de modo inmediato para la
Natividad del Señor. La primera es
ésta: Oh Sabiduría, que brotaste de los
labios del Altísimo, abarcando del uno
al otro confín y ordenándolo todo con



firmeza y suavidad: ven y muéstranos
el camino de la salvación [17] . Es una
apremiante invocación al Verbo
encarnado, cuyo nacimiento de la
Virgen María estamos a punto de
conmemorar. Porque la Sabiduría
que nace en Belén es la Sabiduría
de Dios (...), es decir, un designio
divino que por largo tiempo
permaneció escondido y que Dios
mismo reveló en la historia de la
salvación. En la plenitud de los
tiempos, esta Sabiduría tomó un
rostro humano, el rostro de Jesú s
[18] .

Preparémonos con fe para esta gran
fiesta, que es la fiesta de la alegría
por antonomasia. Vivámosla con
toda la humanidad. Vivámosla con
todos los fieles de la Obra. Acudamos
a esta cita con la firme decisión de
contemplar la grandeza infinita y la
humildad de Jesucristo, que tomó
nuestra naturaleza —otra
manifestación de cómo nos ama—, y



no nos cansemos de mirar a María y
a José, maestros estupendos de
oración, de amor a Dios.

La Palabra que se hace carne es el
Verbo eterno de Dios, que nos ha
ganado la condición de ser en Él hijos
de Dios: mirad qué amor tan grande
nos ha mostrado el Padre: que nos
llamemos hijos de Dios, ¡y lo somos!
[19] . Y comenta san Josemaría: hijos
de Dios, hermanos del Verbo hecho
carne, de Aquel de quien fue dicho:
en Él estaba la vida, y la vida era la
luz de los hombres ( Jn 1, 4). Hijos
de la luz, hermanos de la luz: eso
somos. Portadores de la única
llama capaz de encender los
corazones hechos de carne [20] .
Deseo que no faltemos a esta cita de
la celebración de la llegada de Dios a
la tierra: consideremos en esos días
cómo es nuestro empeño por
mejorar el estar con Jesús, el vivir
con Jesús, el ser de Jesús.



A mediados del mes que acaba de
transcurrir, realicé un viaje a Milán,
donde me esperaban hace tiempo.
Estuve sólo un fin de semana, pero
muy intenso, porque tuve ocasión de
reunirme con mis hijas y mis hijos
del norte de Italia y con muchas otras
personas que frecuentan los medios
de formación de la Prelatura. He
procurado impulsarles para que
ahonden en este Año de la fe,
pidiendo a Dios gracia abundante
para que en las mentes y en las vidas
de todos arraiguen con más fuerza
las tres virtudes teologales, y así
seamos mejores hijos suyos.

Año de la fe, Navidad: ¡qué
oportunidad tan grandiosa para que
cuidemos más el apostolado, para
que nos sintamos más estrechamente
unidos a la humanidad entera!

No me olvido de rogaros que me
ayudéis a conseguir las intenciones
que llevo en el alma, con la



persuasión de que hemos de ser, en
la Iglesia y con la Iglesia, ácies
ordináta [21] , ejército de paz y
alegría para servir a las almas.
Recorramos la Novena de la
Inmaculada bien asidos de las manos
de la Virgen, y démosle gracias por
su respuesta santa.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Andorra, 1 de diciembre de 2012.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1] Pablo VI, Proféssio fídei, 30-
VI-1968.

[2] Fides Dámasi (DS 71). Símbolo de
la fe atribuido al Papa san Dámaso.

[3] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
254. El texto citado proviene del



Concilio XI de Toledo, año 675 (DS
530).

[4] Misal Romano, Símbolo niceno-
constantinopolitano .

[5] Beato Juan Pablo II, Discurso en la
catequesis general, 6-XI-1985, n. 3.

[6] 1 Tm 6, 16.

[7] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 7-XI-2012.

[8] San Ireneo de Lyon, Contra las
herejías 2, 30, 9 (PG 7, 822).

[9] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 292; cfr. san Ireneo de Lyon, 
Contra las herejías 4, 20, 1 (PG 7,
1032).

[10] Jn 1, 1-3.

[11] Cfr. Gn 1, 26.

[12] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1-I-1973.



[13] San Josemaría, Carta 11-III-1940,
n. 3.

[14] Misal Romano, Domingo I de
Adviento, Evangelio (C) ( Lc 21, 36).

[15] Mc 13, 31.

[16] Benedicto XVI, Palabras en el
Ángelus, 18-XI-2012.

[17] Liturgia de las Horas, Vísperas
del 17 de diciembre, Antífona ad
Magníficat. [18] Benedicto XVI,
Homilía en las Vísperas del 17-
XII-2009.

[19] 1 Jn 3, 1.

[20] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 66.

[21] Ct 6, 4.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/carta-del-
prelado-diciembre-2012/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-diciembre-2012/
https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-diciembre-2012/
https://opusdei.org/es-py/article/carta-del-prelado-diciembre-2012/

	Carta del Prelado (diciembre 2012)

