
opusdei.org

La libertad, don de
Dios

Homilía de san Josemaría,
fundador del Opus Dei, sobre la
libertad. Pronunciada el 10 de
abril de 1956 y publicada en el
volumen de homilías Amigos de
Dios.

27/06/2023

Muchas veces os he recordado
aquella escena conmovedora que nos
relata el Evangelio: Jesús está en la
barca de Pedro, desde donde ha
hablado a las gentes. Esa multitud
que le seguía ha removido el afán de



almas que consume su Corazón, y el
Divino Maestro quiere que sus
discípulos participen ya de ese celo.
Después de decirles que se lancen
mar adentro –duc in altum! (Lc V, 4.)–
sugiere a Pedro que eche las redes
para pescar.

No me voy a detener ahora en los
detalles, tan aleccionadores, de esos
momentos. Deseo que consideremos
la reacción del Príncipe de los
Apóstoles, a la vista del milagro: 
apártate de mí, Señor, que soy un
hombre pecador (Lc V, 8.). Una
verdad –no me cabe duda– que
conviene perfectamente a la
situación personal de todos. Sin
embargo, os aseguro que, al tropezar
durante mi vida con tantos prodigios
de la gracia, obrados a través de
manos humanas, me he sentido
inclinado, diariamente más
inclinado, a gritar: Señor, no te
apartes de mí, pues sin Ti no puedo
hacer nada bueno.



Entiendo muy bien, precisamente
por eso, aquellas palabras del Obispo
de Hipona, que suenan como un
maravilloso canto a la libertad: Dios,
que te creó sin ti, no te salvará sin ti
(S. Agustín, Sermo CLXIX, 13 (PL 38,
923).), porque nos movemos siempre
cada uno de nosotros, tú, yo, con la
posibilidad –la triste desventura– de
alzarnos contra Dios, de rechazarle –
quizá con nuestra conducta– o de
exclamar: no queremos que reine
sobre nosotros (Lc XIX, 14.).

Escoger la vida

Con agradecimiento, porque
percibimos la felicidad a que estamos
llamados, hemos aprendido que las
criaturas todas han sido sacadas de
la nada por Dios y para Dios: las
racionales, los hombres, aunque con
tanta frecuencia perdamos la razón;
y las irracionales, las que corretean
por la superficie de la tierra, o
habitan en las entrañas del mundo, o



cruzan el azul del cielo, algunas
hasta mirar de hito en hito al sol.
Pero, en medio de esta maravillosa
variedad, sólo nosotros, los hombres
–no hablo aquí de los ángeles– nos
unimos al Creador por el ejercicio de
nuestra libertad: podemos rendir o
negar al Señor la gloria que le
corresponde como Autor de todo lo
que existe.

Esa posibilidad compone el
claroscuro de la libertad humana. El
Señor nos invita, nos impulsa –
¡porque nos ama entrañablemente!–
a escoger el bien. Fíjate, hoy pongo
ante ti la vida con el bien, la muerte
con el mal. Si oyes el precepto de Yavé,
tu Dios, que hoy te mando, de amar a
Yavé, tu Dios, de seguir sus caminos y
de guardar sus mandamientos,
decretos y preceptos, vivirás... Escoge
la vida, para que vivas (Dt XXX, 15–16.
19.).



¿Quieres tú pensar –yo también hago
mi examen– si mantienes inmutable
y firme tu elección de Vida? ¿Si al oír
esa voz de Dios, amabilísima, que te
estimula a la santidad, respondes
libremente que sí? Volvamos la
mirada a nuestro Jesús, cuando
hablaba a las gentes por las ciudades
y los campos de Palestina. No
pretende imponerse. Si quieres ser
perfecto... (Mt XIX, 21.), dice al joven
rico. Aquel muchacho rechazó la
insinuación, y cuenta el Evangelio
que abiit tristis (MT XIX, 22.), que se
retiró entristecido. Por eso alguna
vez lo he llamado el ave triste: perdió
la alegría porque se negó a entregar
su libertad a Dios.

Considerad ahora el momento
sublime en el que el Arcángel San
Gabriel anuncia a Santa María el
designio del Altísimo. Nuestra Madre
escucha, y pregunta para
comprender mejor lo que el Señor le
pide; luego, la respuesta firme: fiat!



(Lc I, 38.)– –¡hágase en mí según tu
palabra!–, el fruto de la mejor
libertad: la de decidirse por Dios.

En todos los misterios de nuestra fe
católica aletea ese canto a la libertad.
La Trinidad Beatísima saca de la
nada el mundo y el hombre, en un
libre derroche de amor. El Verbo
baja del Cielo y toma nuestra carne
con este sello estupendo de la
libertad en el sometimiento: heme
aquí que vengo, según está escrito de
mí en el principio del libro, para
cumplir, ¡oh Dios!, tu voluntad (Hebr
X, 7.). Cuando llega la hora marcada
por Dios para salvar a la humanidad
de la esclavitud del pecado,
contemplamos a Jesucristo en
Getsemaní, sufriendo dolorosamente
hasta derramar un sudor de sangre
(Cfr. Lc XXII, 44.), que acepta
espontánea y rendidamente el
sacrificio que el Padre le reclama: 
como cordero llevado al matadero,
como oveja muda ante los



trasquiladores (Is LIII, 7.). Ya lo había
anunciado a los suyos, en una de esas
conversaciones en las que volcaba su
Corazón, con el fin de que los que le
aman conozcan que Él es el Camino –
no hay otro– para acercarse al Padre:
por eso mi Padre me ama, porque doy
mi vida para tomarla otra vez. Nadie
me la arranca, sino que yo la doy de
mi propia voluntad, y yo soy dueño de
darla y dueño de recobrarla (Ioh X,
17–18.).

El sentido de la libertad

Nunca podremos acabar de entender
esa libertad de Jesucristo, inmensa –
infinita– como su amor. Pero el
tesoro preciosísimo de su generoso
holocausto nos debe mover a pensar:
¿por qué me has dejado, Señor, este
privilegio, con el que soy capaz de
seguir tus pasos, pero también de
ofenderte? Llegamos así a calibrar el
recto uso de la libertad si se dispone
hacia el bien; y su equivocada



orientación, cuando con esa facultad
el hombre se olvida, se aparta del
Amor de los amores. La libertad
personal –que defiendo y defenderé
siempre con todas mis fuerzas– me
lleva a demandar con convencida
seguridad, consciente también de mi
propia flaqueza: ¿qué esperas de mí,
Señor, para que yo voluntariamente
lo cumpla?

Nos responde el mismo Cristo: 
veritas liberabit vos (Ioh VIII, 32.); la
verdad os hará libre. Qué verdad es
ésta, que inicia y consuma en toda
nuestra vida el camino de la libertad.
Os la resumiré, con la alegría y con la
certeza que provienen de la relación
entre Dios y sus criaturas: saber que
hemos salido de las manos de Dios,
que somos objeto de la predilección
de la Trinidad Beatísima, que somos
hijos de tan gran Padre. Yo pido a mi
Señor que nos decidamos a darnos
cuenta de eso, a saborearlo día a día:
así obraremos como personas libres.



No lo olvidéis: el que no se sabe hijo
de Dios, desconoce su verdad más
íntima, y carece en su actuación del
dominio y del señorío propios de los
que aman al Señor por encima de
todas la cosas.

Persuadíos, para ganar el cielo
hemos de empeñarnos libremente,
con una plena, constante y
voluntaria decisión. Pero la libertad
no se basta a sí misma: necesita un
norte, una guía. No cabe que el alma
ande sin ninguno que la rija; y para
esto se la ha redimido de modo que
tenga por Rey a Cristo, cuyo yugo es
suave y su carga ligera (Mt XI, 30), y
no el diablo, cuyo reino es pesado
(Orígenes, Commentarii in Epistolam
ad Romanos, 5, 6 (PG 14, 1034–
1035).).

Rechazad el engaño de los que se
conforman con un triste vocerío:
¡libertad, libertad! Muchas veces, en
ese mismo clamor se esconde una



trágica servidumbre: porque la
elección que prefiere el error, no
libera; el único que libera es Cristo
(Cfr. Gal IV, 31.), ya que sólo Él es el
Camino, la Verdad y la Vida (Cfr. Ioh
XIV, 6.).

Preguntémonos de nuevo, en la
presencia de Dios: Señor, ¿para qué
nos has proporcionado este poder?;
¿por qué has depositado en nosotros
esa facultad de escogerte o de
rechazarte? Tú deseas que
empleemos acertadamente esta
capacidad nuestra. Señor, ¿qué
quieres que haga? (Cfr. Act IX, 6.). Y
la respuesta diáfana, precisa: amarás
al Señor Dios tuyo con todo tu
corazón, y con toda tu alma y con
toda tu mente (Mt XXII, 37.).

¿Lo veis? La libertad adquiere su
auténtico sentido cuando se ejercita
en servicio de la verdad que rescata,
cuando se gasta en buscar el Amor
infinito de Dios, que nos desata de



todas las servidumbres. ¡Cada día
aumentan mis ansias de anunciar a
grandes voces esta insondable
riqueza del cristiano: la libertad de la
gloria de los hijos de Dios! (Rom VIII,
21.). Ahí se resume la voluntad
buena, que nos enseña a perseguir el
bien, después de distinguirlo del mal
(S. Máximo Confesor, Capita de
charitate, 2, 32 (PG 90, 995).).

Me gustaría que meditaseis en un
punto fundamental, que nos enfrenta
con la responsabilidad de nuestra
conciencia. Nadie puede elegir por
nosotros: he aquí el grado supremo de
dignidad en los hombres: que por sí
mismos, y no por otros, se dirijan
hacia el bien (S. Tomás de Aquino, 
Super Epistolas S. Pauli lectura. Ad
Romanos, cap. II, lect. III, 217 (ed.
Marietti, Torino, 1953).). Muchos
hemos heredado de nuestros padres
la fe católica y, por gracia de Dios,
desde que recibimos el Bautismo,
apenas nacidos, comenzó en el alma



la vida sobrenatural. Pero hemos de
renovar a lo largo de nuestra
existencia –y aun a lo largo de cada
jornada– la determinación de amar a
Dios sobre todas las cosas. Es
cristiano, digo verdadero cristiano, el
que se somete al imperio del único
Verbo de Dios (Orígenes, Contra
Celsum, 8, 36 (PG 11, 1571).), sin
señalar condiciones a ese
acatamiento, dispuesto a resistir la
tentación diabólica con la misma
actitud de Cristo: adorarás a tu Dios y
Señor y a Él sólo servirás (Mt IV, 10.).

Libertad y entrega

El amor de Dios es celoso; no se
satisface si se acude a su cita con
condiciones: espera con impaciencia
que nos demos del todo, que no
guardemos en el corazón recovecos
oscuros, a los que no logra llegar el
gozo y la alegría de la gracia y de los
dones sobrenaturales. Quizá
pensaréis: responder que sí a ese



Amor exclusivo, ¿no es acaso perder
la libertad?

Con la ayuda del Señor que preside
este rato de oración, con su luz,
espero que para vosotros y para mí
quede todavía más definido este
tema. Cada uno de nosotros ha
experimentado alguna vez que servir
a Cristo Señor Nuestro comporta
dolor y fatiga. Negar esta realidad,
supondría no haberse encontrado
con Dios. El alma enamorada conoce
que, cuando viene ese dolor, se trata
de una impresión pasajera y pronto
descubre que el peso es ligero y la
carga suave, porque lo lleva Él sobre
sus hombros, como se abrazó al
madero cuando estaba en juego
nuestra felicidad eterna (Cfr. Mt XI,
30.). Pero hay hombres que no
entienden, que se rebelan contra el
Creador –una rebelión impotente,
mezquina, triste–, que repiten
ciegamente la queja inútil que recoge
el Salmo: rompamos sus ataduras y



sacudamos lejos de nosotros su
dominio (Ps II, 3.). Se resisten a
cumplir, con heroico silencio, con
naturalidad, sin lucimiento y sin
lamentos, la tarea dura de cada día.
No comprenden que la Voluntad
divina, también cuando se presenta
con matices de dolor, de exigencia
que hiere, coincide exactamente con
la libertad, que sólo reside en Dios y
en sus designios.

Son almas que hacen barricadas con
la libertad. ¡Mi libertad, mi libertad!
La tienen, y no la siguen; la miran, la
ponen como un ídolo de barro dentro
de su entendimiento mezquino. ¿Es
eso libertad? ¿Qué aprovechan de
esa riqueza sin un compromiso serio,
que oriente toda la existencia? Un
comportamiento así se opone a la
categoría propia, a la nobleza, de la
persona humana. Falta la ruta, el
camino claro que informe los pasos
sobre la tierra: esas almas –las habéis
encontrado, como yo– se dejarán



arrastrar luego por la vanidad pueril,
por el engreimiento egoísta, por la
sensualidad.

Su libertad se demuestra estéril, o
produce frutos ridículos, también
humanamente. El que no escoge –
¡con plena libertad!– una norma
recta de conducta, tarde o temprano
se verá manejado por otros, vivirá en
la indolencia –como un parásito–,
sujeto a lo que determinen los
demás. Se prestará a ser zarandeado
por cualquier viento, y otros
resolverán siempre por él. Estos son
nubes sin agua, llevadas de aquí para
allá por los vientos, árboles otoñales,
infructuosos, dos veces muertos, sin
raíces (Iudae, 12.), aunque se
encubran en un continuo parloteo,
en paliativos con lo que intentan
difuminar la ausencia de carácter, de
valentía y de honradez.

¡Pero nadie me coacciona!, repiten
obstinadamente. ¿Nadie? Todos



coaccionan esa ilusoria libertad, que
no se arriesga a aceptar
responsablemente las consecuencias
de actuaciones libres, personales.
Donde no hay amor de Dios, se
produce un vacío de individual y
responsable ejercicio de la propia
libertad: allí –no obstante las
apariencias– todo es coacción. El
indeciso, el irresoluto, es como
materia plástica a merced de las
circunstancias; cualquiera lo moldea
a su antojo y, antes que nada, las
pasiones y las peores tendencias de
la naturaleza herida por el pecado.

Recordad la parábola de los talentos.
Aquel Siervo que recibió uno, podía –
como sus compañeros– emplearlo
bien, ocuparse de que rindiera,
aplicando la cualidades que poseía.
¿Y qué delibera? Le preocupa el
miedo a perderlo. Bien. Pero,
¿después? ¡Lo entierra! (Cfr. Mt XXV,
18.). Y aquello no da fruto.



No olvidemos este caso de temor
enfermizo a aprovechar
honradamente la capacidad de
trabajo, la inteligencia, la voluntad, 
todo el hombre. ¡Lo entierro –parece
afirmar ese desgraciado–, pero mi
libertad queda a salvo! No. La
libertad se ha inclinado hacia algo
muy concreto, hacia la sequedad más
pobre y árida. ha tomado partido,
porque no tenía más remedio que
elegir: pero ha elegido mal.

Nada más falso que oponer la
libertad a la entrega, porque la
entrega viene como consecuencia de
la libertad. Mirad, cuando una madre
se sacrifica por amor a sus hijos, ha
elegido; y, según la medida de ese
amor, así se manifestará su libertad.
Si ese amor es grande, la libertad
aparecerá fecunda, y el bien de los
hijos proviene de esa bendita
libertad, que supone entrega, y
proviene de esa bendita entrega, que
es precisamente libertad.



Pero, me preguntaréis, cuando
alcanzamos lo que amamos con toda
el alma ya no seguiremos buscando:
¿ha desaparecido la libertad? Os
aseguro que entonces es más
operativa que nunca, porque el amor
no se contenta con un cumplimiento
rutinario, ni se compagina con el
hastío o con la apatía. Amar significa
recomenzar cada día a servir, con
obras de cariño.

Insisto, querría grabarlo a fuego en
cada uno: la libertad y la entrega no
se contradicen; se sostienen
mutuamente. La libertad sólo puede
entregarse por amor; otra clase de
desprendimiento no la concibo. No es
un juego de palabras, más o menos
acertado. En la entrega voluntaria,
en cada instante de esa dedicación, la
libertad renueva el amor, y
renovarse es ser continuamente
joven, generoso, capaz de grandes
ideales y de grandes sacrificios.
Recuerdo que me llevé una alegría



cuando me enteré de que en
portugués llaman a los jóvenes os
novos. Y eso son. Os cuento esta
anécdota porque he cumplido ya
bastantes años, pero al rezar al pie
del altar al Dios que llena de alegría
mi juventud (Ps XLII, 4.), me siento
muy joven y sé que nunca llegaré a
considerarme viejo; porque, si
permanezco fiel a mi Dios, el Amor me
vivificará continuamente: se
renovará, como la del águila, mi
juventud (Cfr. Ps CII, 5.). Por amor a
la libertad, nos atamos. Unicamente
la soberbia atribuye a esas ataduras
el peso de una cadena. La verdadera
humildad, que nos enseña Aquel que
es manso y humilde de corazón, nos
muestra que su yugo es suave y su
carga ligera (Cfr. Mt XI, 29–30.): el
yugo es la libertad, el yugo es el amor,
el yugo es la unidad, el yugo es la vida,
que Él nos ganó en la Cruz.

Por amor a la libertad, nos atamos.
Unicamente la soberbia atribuye a



esas ataduras el peso de una cadena.
La verdadera humildad, que nos
enseña Aquel que es manso y
humilde de corazón, nos muestra que
su yugo es suave y su carga ligera: el
yugo es la libertad, el yugo es el
amor, el yugo es la unidad, el yugo es
la vida, que Él nos ganó en la Cruz.

Libertad de las conciencias

Cuando, durante mis años de
sacerdocio, no diré que predico, sino
que grito mi amor a la libertad
personal, noto en algunos un gesto
de desconfianza, como si
sospechasen que la defensa de la
libertad entrañara un peligro para la
fe. Que se tranquilicen esos
pusilánimes. Exclusivamente atenta
contra la fe una equivocada
interpretación de la libertad, una
libertad sin fin alguno, sin norma
objetiva, sin ley, sin responsabilidad.
En una palabra: el libertinaje.
Desgraciadamente, es eso lo que



algunos propugnan; esta
reivindicación sí que constituye un
atentado a la fe.

Por eso no es exacto hablar de 
libertad de conciencia, que equivale a
avalorar como de buena categoría
moral que el hombre rechace a Dios.
Ya hemos recordado que podemos
oponernos a los designios salvadores
del Señor; podemos, pero no
debemos hacerlo. Y si alguno tomase
esa postura deliberadamente,
pecaría al trasgredir el primero y
fundamental entre los
mandamientos: amarás a Yavé, con
todo tu corazón.

Yo defiendo con todas mis fuerzas la 
libertad de las conciencias, que
denota que a nadie le es lícito
impedir que la criatura tribute culto
a Dios. Hay que respetar las legítimas
ansias de verdad: el hombre tiene
obligación grave de buscar al Señor,
de conocerle y de adorarle, pero



nadie en la tierra debe permitirse
imponer al prójimo la práctica de
una fe de la que carece; lo mismo que
nadie puede arrogarse el derecho de
hacer daño al que la ha recibido de
Dios.

Nuestra Santa Madre la Iglesia se ha
pronunciado siempre por la libertad,
y ha rechazado todos los fatalismos,
antiguos y menos antiguos. Ha
señalado que cada alma es dueña de
su destino, para bien o para mal: y
los que no se apartaron del bien irán a
la vida eterna; los que cometieron el
mal, al fuego eterno. Siempre nos
impresiona esta tremenda capacidad
tuya y mía, de todos, que revela a la
vez el signo de nuestra nobleza. 
Hasta tal punto el pecado es un mal
voluntario, que de ningún modo sería
pecado si no tuviese su principio en la
voluntad: esta afirmación goza de tal
evidencia que están de acuerdo los
pocos sabios y los muchos ignorantes
que habitan en el mundo.



Vuelvo a levantar mi corazón en
acción de gracias a mi Dios, a mi
Señor, porque nada le impedía
habernos creado impecables, con un
impulso irresistible hacia el bien,
pero juzgó que serían mejores sus
servidores si libremente le servían.
¡Qué grande es el amor, la
misericordia de nuestro Padre!
Frente a estas realidades de sus 
locuras divinas por los hijos, querría
tener mil bocas, mil corazones, más,
que me permitieran vivir en una
continua alabanza a Dios Padre, a
Dios Hijo, a Dios Espíritu Santo.
Pensad que el Todopoderoso, el que
con su Providencia gobierna el
Universo, no desea siervos forzados,
prefiere hijos libres. Ha metido en el
alma de cada uno de nosotros —
aunque nacemos proni ad peccatum,
inclinados al pecado, por la caída de
la primera pareja— una chispa de su
inteligencia infinita, la atracción por
lo bueno, un ansia de paz
perdurable. Y nos lleva a



comprender que la verdad, la
felicidad y la libertad se consiguen
cuando procuramos que germine en
nosotros esa semilla de vida eterna.

Responder que no a Dios, rechazar
ese principio de felicidad nueva y
definitiva, ha quedado en manos de
la criatura. Pero si obra así, deja de
ser hijo para convertirse en esclavo. 
Cada cosa es aquello que según su
naturaleza le conviene; por eso,
cuando se mueve en busca de algo
extraño, no actúa según su propia
manera de ser, sino por impulso
ajeno; y esto es servil. El hombre es
racional por naturaleza. Cuando se
comporta según la razón, procede por
su propio movimiento, como quien es:
y esto es propio de la libertad. Cuando
peca, obra fuera de razón, y entonces
se deja conducir por impulso de otro,
sujeto en confines ajenos, y por eso el
que acepta el pecado es siervo del
pecado (Ioh VIII, 34).



Permitidme que insista en esto; es
muy claro y lo podemos comprobar
con frecuencia a nuestro alrededor o
en nuestro propio yo: ningún
hombre escapa a algún tipo de
servidumbre. Unos se postran
delante del dinero; otros adoran el
poder; otros, la relativa tranquilidad
del escepticismo; otros descubren en
la sensualidad su becerro de oro. Y lo
mismo ocurre con las cosas nobles.
Nos afanamos en un trabajo, en una
empresa de proporciones más o
menos grandes, en el cumplimiento
de una labor científica, artística,
literaria, espiritual. Si se pone
empeño, si existe verdadera pasión,
el que se entrega vive esclavo, se
dedica gozosamente al servicio de la
finalidad de su tarea.

Esclavitud por esclavitud —si, de
todos modos, hemos de servir, pues,
admitiéndolo o no, ésa es la
condición humana—, nada hay
mejor que saberse, por Amor,



esclavos de Dios. Porque en ese
momento perdemos la situación de
esclavos, para convertirnos en
amigos, en hijos. Y aquí se manifiesta
la diferencia: afrontamos las
honestas ocupaciones del mundo con
la misma pasión, con el mismo afán
que los demás, pero con paz en el
fondo del alma; con alegría y
serenidad, también en las
contradicciones: que no depositamos
nuestra confianza en lo que pasa,
sino en lo que permanece para
siempre, no somos hijos de la esclava,
sino de la libre.

¿De dónde nos viene esta libertad?
De Cristo, Señor Nuestro. Esta es la
libertad con la que Él nos ha
redimido. Por eso enseña: si el Hijo
os alcanza la libertad, seréis
verdaderamente libres. Los cristianos
no tenemos que pedir prestado a
nadie el verdadero sentido de este
don, porque la única libertad que
salva al hombre es cristiana.



Me gusta hablar de aventura de la
libertad, porque así se desenvuelve
vuestra vida y la mía. Libremente —
como hijos, insisto, no como esclavos
—, seguimos el sendero que el Señor
ha señalado para cada uno de
nosotros. Saboreamos esta soltura de
movimientos como un regalo de
Dios.

Libremente, sin coacción alguna,
porque me da la gana, me decido por
Dios. Y me comprometo a servir, a
convertir mi existencia en una
entrega a los demás, por amor a mi
Señor Jesús. Esta libertad me anima a
clamar que nada, en la tierra, me
separará de la caridad de Cristo.

Responsables ante Dios

Dios hizo al hombre desde el principio
y lo dejó en manos de su libre albedrío
(Ecclo XV, 14). Esto no sucedería si no
tuviese libre elección. Somos
responsables ante Dios de todas las



acciones que realizamos libremente.
No caben aquí anonimatos; el
hombre se encuentra frente a su
Señor, y en su voluntad está
resolverse a vivir como amigo o
como enemigo. Así empieza el
camino de la lucha interior, que es
empresa para toda la vida, porque
mientras dura nuestro paso por la
tierra ninguno ha alcanzado la
plenitud de su libertad.

Nuestra fe cristiana, además, nos
lleva a asegurar a todos un clima de
libertad, comenzando por alejar
cualquier tipo de engañosas
coacciones en la presentación de la
fe. Si somos arrastrados a Cristo,
creemos sin querer; se usa entonces la
violencia, no la libertad. Sin que uno
quiera se puede entrar en la Iglesia;
sin que uno quiera se puede acercar al
altar; puede, sin quererlo, recibir el
Sacramento. Pero sólo puede creer el
que quiere. Y resulta evidente que,
habiendo llegado a la edad de la



razón, se requiere la libertad
personal para entrar en la Iglesia, y
para corresponder a las continuas
llamadas que el Señor nos dirige.

En la parábola de los invitados a la
cena, el padre de familia, después de
enterarse de que algunos de los que
debían acudir a la fiesta se han
excusado con razonadas sinrazones,
ordena al criado: sal a los caminos y
cercados e impele —compelle intrare
— a los que halles a que vengan. ¿No
es esto coacción? ¿No es usar
violencia contra la legítima libertad
de cada conciencia?

Si meditamos el Evangelio y
ponderamos las enseñanzas de Jesús,
no confundiremos esas órdenes con
la coacción. Ved de qué modo Cristo
insinúa siempre: si quieres ser
perfecto..., si alguno quiere venir en
pos de mí... Ese compelle intrare no
entraña violencia física ni moral:
refleja el ímpetu del ejemplo



cristiano, que muestra en su
proceder la fuerza de Dios: mirad
cómo atrae el Padre: deleita
enseñando, no imponiendo la
necesidad. Así atrae hacia Él.

Cuando se respira ese ambiente de
libertad, se entiende claramente que
el obrar mal no es una liberación,
sino una esclavitud. El que peca
contra Dios conserva el libre albedrío
en cuanto a la libertad de coacción,
pero lo ha perdido en cuanto a la
libertad de culpa. Manifestará quizá
que se ha comportado conforme a
sus preferencias, pero no logrará
pronunciar la voz de la verdadera
libertad: porque se ha hecho esclavo
de aquello por lo que se ha decidido,
y se ha decidido por lo peor, por la
ausencia de Dios, y allí no hay
libertad.

Os lo repito: no acepto otra
esclavitud que la del Amor de Dios. Y
esto porque, como ya os he



comentado en otros momentos, la
religión es la mayor rebeldía del
hombre que no tolera vivir como una
bestia, que no se conforma —no se
aquieta— si no trata y conoce al
Creador. Os quiero rebeldes, libres
de toda atadura, porque os quiero —
¡nos quiere Cristo!— hijos de Dios.
Esclavitud o filiación divina: he aquí
el dilema de nuestra vida. O hijos de
Dios o esclavos de la soberbia, de la
sensualidad, de ese egoísmo
angustioso en el que tantas almas
parecen debatirse.

El Amor de Dios marca el camino de
la verdad, de la justicia, del bien.
Cuando nos decidimos a contestar al
Señor: mi libertad para ti, nos
encontramos liberados de todas las
cadenas que nos habían atado a
cosas sin importancia, a
preocupaciones ridículas, a
ambiciones mezquinas. Y la libertad
—tesoro incalculable, perla
maravillosa que sería triste arrojar a



las bestias- se emplea entera en
aprender a hacer el bien.

Esta es la libertad gloriosa de los
hijos de Dios. Los cristianos
amilanados —cohibidos o envidiosos
— en su conducta, ante el libertinaje
de los que no han acogido la Palabra
de Dios, demostrarían tener un
concepto miserable de nuestra fe. Si
cumplimos de verdad la Ley de
Cristo —si nos esforzamos por
cumplirla, porque no siempre lo
conseguiremos—, nos descubriremos
dotados de esa maravillosa gallardía
de espíritu, que no necesita ir a
buscar en otro sitio el sentido de la
más plena dignidad humana.

Nuestra fe no es una carga, ni una
limitación. ¡Qué pobre idea de la
verdad cristiana manifestaría quien
razonase así! Al decidirnos por Dios,
no perdemos nada, lo ganamos todo:
quien a costa de su alma conserva su
vida, la perderá; y quien perdiere su



vida por amor mío, la volverá a
hallar.

Hemos sacado la carta que gana, el
primer premio. Cuando algo nos
impida ver esto con claridad,
examinemos el interior de nuestra
alma: quizá exista poca fe, poco trato
personal con Dios, poca vida de
oración. Hemos de rogar al Señor —a
través de su Madre y Madre nuestra
— que nos aumente su amor, que nos
conceda probar la dulzura de su
presencia; porque sólo cuando se
ama se llega a la libertad más plena:
la de no querer abandonar nunca,
por toda la eternidad, el objeto de
nuestros amores.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-py/article/audio-la-
libertad-don-de-dios/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-py/article/audio-la-libertad-don-de-dios/
https://opusdei.org/es-py/article/audio-la-libertad-don-de-dios/
https://opusdei.org/es-py/article/audio-la-libertad-don-de-dios/

	La libertad, don de Dios
	Escoger la vida
	El sentido de la libertad
	Libertad y entrega
	Libertad de las conciencias
	Responsables ante Dios


