opusdei.org

Articulo del
cardenal Joseph
Ratzinger

"Dejar obrar a Dios". Articulo
del Cardenal Joseph Ratzinger
sobre san Josemaria Escriva.
(L'Osservatore Romano, 6-
X-2002). El Cardenal Ratzinger,
entonces prefecto de la
Congregacion para la Doctrina
de la Fe, escribe sobre el
espiritu que difundio san
Josemaria y la personalidad del
fundador.

28/02/2006



L'Osservatore Romano. 6-X-2002

Siempre me ha llamado la atencion
el sentido que Josemaria Escriva
daba al nombre Opus Dei; una
interpretacion que podriamos llamar
biografica y que permite entender al
fundador en su fisonomia espiritual.
Escriva sabia que debia fundar algo,
y a la vez estaba convencido de que
ese algo no era obra suya: €l no habia
inventado nada: sencillamente el
Sefior se habia servido de él y, en
consecuencia, aquello no era su obra,
sino la Obra de Dios. Fl era
solamente un instrumento a traves
del cual Dios habia actuado.

Al considerar esta actitud me vienen
a la mente las palabras del Sefior
recogidas en el evangelio de San Juan
5,17: "Mi Padre obra siempre". Son
palabras pronunciadas por Jesus en
el curso de una discusion con
algunos especialistas de la religion
que no querian reconocer que Dios



puede trabajar en el dia del sabado.
Un debate todavia abierto y actual,
en cierto modo, entre los hombres —
también cristianos— de nuestro
tiempo. Algunos piensan que Dios,
después de la creacidn, se ha
"retirado” y ya no muestra interés
alguno por nuestros asuntos de cada
dia. Segun este modo de pensar, Dios
no podria intervenir en el tejido de
nuestra vida cotidiana; sin embargo,
las palabras de Jesucristo nos indican
mas bien lo contrario. Un hombre
abierto a la presencia de Dios se da
cuenta de que Dios obra siempre y de
que también actua hoy; por eso
debemos dejarle entrar y facilitarle
que obre en nosotros. Es asi como
nacen las cosas que abren el futuroy
renuevan la humanidad.

Todo esto nos ayuda a comprender
por qué Josemaria Escriva no se
consideraba "fundador" de nada, y
por qué se veia solamente como un
hombre que quiere cumplir una



voluntad de Dios, secundar esa
accion, la obra —en efecto— de Dios.
En este sentido, constituye para mi
un mensaje de gran importancia el
teocentrismo de Escriva de Balaguer:
esta en coherencia con las palabras
de Jesus esa confianza en que Dios no
se ha retirado del mundo, porque
esta actuando constantemente; y en
que a nosotros nos corresponde
solamente ponernos a su disposicion,
estar disponibles, siendo capaces de
responder a su llamada. Es un
mensaje que ayuda también a
superar lo que puede considerarse
como la gran tentacion de nuestro
tiempo: la pretension de pensar que
después del big bang, Dios se ha
retirado de la historia. La accion de
Dios no "se ha parado” en el
momento del big bang, sino que
continua en el curso del tiempo,
tanto en el mundo de la naturaleza
como en el de los hombres.



El fundador de la Obra decia: yo no
he inventado nada; es Otro quien lo
ha hecho todo; yo he procurado estar
disponible y servirle como
instrumento. La palabra y toda la
realidad que llamamos Opus Dei esta
profundamente ensamblada con la
vida interior del Fundador, que aun
procurando ser muy discreto en este
punto, da a entender que
permanecia en didlogo constante, en
contacto real con Aquél que nos ha
creado y obra por nosotros y con
nosotros. De Moisés se dice en el
libro del Exodo (33,11) que Dios
hablaba con él "cara a cara, como un
amigo habla con un amigo". Me
parece que, si bien el velo de la
discrecion esconde algunas pequerias
sefiales, hay fundamento suficiente
para poder aplicar muy bien a
Josemaria Escriva eso de "hablar
como un amigo habla con un amigo",
que abre las puertas del mundo para
que Dios pueda hacerse presente,
obrar y transformar todo.



En esta perspectiva se comprende
mejor queé significa santidad y
vocacion universal a la santidad.
Conociendo un poco la historia de los
santos, sabiendo que en los procesos
de canonizacion se busca la virtud
"heroica" podemos tener, casi
inevitablemente, un concepto
equivocado de la santidad porque
tendemos a pensar: "esto no es para
i"; "yo no me siento capaz de
practlcar virtudes heroicas"; "es un
ideal demasiado alto para mi". En ese
caso la santidad estaria reservada
para algunos "grandes" de quienes
vemos sus imdagenes en los altares y
que son muy diferentes a nosotros,
normales pecadores. Esa seria una
idea totalmente equivocada de la
santidad, una concepcion erronea
que ha sido corregida — y esto me
parece un punto central—
precisamente por Josemaria Escriva.

'll

Virtud heroica no quiere decir que el
santo sea una especie de "gimnasta"



de la santidad, que realiza unos
ejercicios inasequibles para las
personas normales. Quiere decir, por
el contrario, que en la vida de un
hombre se revela la presencia de
Dios, y queda mas patente todo lo
que el hombre no es capaz de hacer
por si mismo. Quiza, en el fondo, se
trate de una cuestion terminoldgica,
porque el adjetivo "heroico" ha sido
con frecuencia mal interpretado.
Virtud heroica no significa
exactamente que uno hace cosas
grandes por si mismo, sino que en su
vida aparecen realidades que no ha
hecho él, porque €l sdlo ha estado
disponible para dejar que Dios
actuara. Con otras palabras, ser santo
no es otra cosa que hablar con Dios
como un amigo habla con el amigo.
Esto es la santidad.

Ser santo no comporta ser superior a
los demas; por el contrario, el santo
puede ser muy débil, y contar con
numerosos errores en su vida. La



santidad es el contacto profundo con
Dios: es hacerse amigo de Dios, dejar
obrar al Otro, el Unico que puede
hacer realmente que este mundo sea
bueno y feliz. Cuando Josemaria
Escriva habla de que todos los
hombres estamos llamados a ser
santos, me parece que en el fondo
esta refiriéndose a su personal
experiencia, porque nunca hizo por
si mismo cosas increibles, sino que se
limit6 a dejar obrar a Dios. Y por eso
ha nacido una gran renovacion, una
fuerza de bien en el mundo, aunque
permanezcan presentes todas las
debilidades humanas.

Verdaderamente todos somos
capaces, todos estamos llamados a
abrirnos a esa amistad con Dios, a no
soltarnos de sus manos, a no
cansarnos de volver y retornar al
Sefior hablando con El como se habla
con un amigo sabiendo, con certeza,
que el Sefior es el verdadero amigo
de todos, también de todos los que no



son capaces de hacer por si mismos
cosas grandes.

Por todo esto he comprendido mejor
la fisonomia del Opus Dei: la fuerte
trabazon que existe entre una
absoluta fidelidad a la gran tradicion
de la Iglesia, a su fe, con desarmante
simplicidad, y la apertura
incondicionada a todos los desafios
de este mundo, sea en el ambito
académico, en el del trabajo
ordinario, en la economia, etc. Quien
tiene esta vinculacion con Dios,
quien mantiene un coloquio
ininterrumpido con El, puede
atreverse a responder a nuevos
desafios, y no tiene miedo; porque
quien esta en las manos de Dios, cae
siempre en las manos de Dios. Es asi
como desaparece el miedo y nace la
valentia de responder a los retos del
mundo de hoy.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-py/article/articulo-del-
cardenal-joseph-ratzinger/ (13/12/2025)


https://opusdei.org/es-py/article/articulo-del-cardenal-joseph-ratzinger/
https://opusdei.org/es-py/article/articulo-del-cardenal-joseph-ratzinger/
https://opusdei.org/es-py/article/articulo-del-cardenal-joseph-ratzinger/

	Artículo del cardenal Joseph Ratzinger

