
opusdei.org

Meditaciones:
viernes de la 5.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
viernes de la 5.ª semana del
tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: podemos llevar
a la gente hacia Jesús; Dios
actúa de distintas maneras; los
tiempos del obrar divino no
siempre son los nuestros.

Podemos llevar a la gente hacia
Jesús.
Dios actúa de distintas maneras.
Los tiempos del obrar divino no
siempre son los nuestros.

• 

• 
• 



EL SEÑOR, en su afán por anunciar el
Evangelio, predicó frente a grandes
multitudes, como el sembrador que
echa la semilla a voleo. Pero, a la vez,
muchas veces Cristo también se
comportó como el médico que viene
a sanar enfermos, de uno en uno:
escuchaba, miraba, examinaba,
curaba. En cierto pasaje de la
Escritura, vemos que quien buscaba
a Jesús no lo hacía por sus propios
medios, ya que no estaba en
capacidad de expresar su necesidad,
sino ayudado por otros: se trataba de
un sordo que apenas podía hablar. El
Evangelio nos indica que son
probablemente sus familiares o sus
amigos quienes «lo traen» y
«ruegan» (cfr. Mc 8,22) a Jesús que
imponga sus manos sobre él.

Esta escena puede ser una imagen de
nuestro papel como apóstoles:
nosotros también estamos llamados a



compartir con nuestros amigos la
fuerza sanadora de Cristo, que
hemos experimentado en nuestra
propia vida. Muchas veces, una
persona que no puede escuchar, al
mismo tiempo, encuentra
dificultades para comunicarse; y es
cierto que tantas personas que nos
rodean quieren, en lo más profundo
de su alma, tener una relación con
Dios más cercana, pero quizás no
saben por dónde empezar. «Muchos
de ellos buscan a Dios secretamente,
movidos por la nostalgia de su
rostro»[1].

Nos pueden servir, en esta tarea, los
dos verbos que usa el evangelista: se
trata de «traer» a la gente y «rogar» a
Jesús por su curación. La segunda
parte parece más sencilla de
comprender, pero, la primera, ¿cómo
se logra? San Josemaría ofrece
algunas pistas, recordándonos que
no se trata de «un empujón material,
sino la abundancia de luz, de



doctrina; el estímulo espiritual de
vuestra oración y de vuestro trabajo,
que es testimonio auténtico de la
doctrina; el cúmulo de sacrificios,
que sabéis ofrecer; la sonrisa, que os
viene a la boca, porque sois hijos de
Dios: filiación, que os llena de una
serena felicidad −aunque en vuestra
vida, a veces, no falten
contradicciones−, que los demás ven
y envidian. Añadid, a todo esto,
vuestro garbo y vuestra simpatía
humana»[2].

LOS AMIGOS de la persona
sordomuda, llenos de fe, habían
pedido a Jesús que impusiera sus
manos sobre el enfermo. Pero el
Señor decide obrar de un modo
diferente: escoge realizar la curación
de manera progresiva: «Apartándolo
de la muchedumbre, le metió los
dedos en las orejas y le tocó con



saliva la lengua; y mirando al cielo,
suspiró, y le dijo: “Effetha”, que
significa: “Ábrete”» (Mc 7,33-34). Algo
parecido había sucedido cuando
devolvió la vista a un ciego,
aplicando en sus ojos el lodo que
había formado con saliva (cfr. Jn 9,6).
Sin embargo, en otras ocasiones
había obrado milagros instantáneos,
incluso a personas que se
encontraban en lugares lejanos.

Sabemos que, tal como exclamamos
todos los días en la Santa Misa, basta
una palabra de Jesús para sanar
cualquier mal. Pero eso nos podría
llevar a pensar que siempre y en
todo Dios «tendría que» obrar de esa
manera. Sin embargo, el devenir de
nuestra propia vida nos enseña que
no es así. Tantas veces hemos
experimentado que Jesús nos
conduce por sendas que no parecen
atajos, que atravesamos momentos
aparentemente innecesarios,
similares a aquellos gestos de tocar la



lengua o los oídos de aquellos
enfermos. Puede suceder que nos
hayamos acostumbrado a que todo a
nuestro alrededor funcione de una
manera aparentemente eficaz, veloz,
sin necesidad de esperar… y
queramos que así sean todos los
demás ámbitos de la vida.

«El Señor está cerca de su pueblo,
muy cerca. Él mismo lo dice: “¿Qué
nación tiene un Dios tan cercano
como vosotros?”. La vida es un
camino que Él ha querido recorrer
junto a nosotros. Pero cuando el
Señor viene, no siempre lo hace de la
misma manera. No existe un
protocolo de la acción de Dios en
nuestra vida. Una vez lo hace de una
manera, y en otra ocasión lo hace
distinto, pero lo hace siempre. El
Señor se toma su tiempo, pero
también tiene mucha paciencia (...).
En la vida, algunas veces, las cosas
llegan a ser muy oscuras. Y sentimos
ganas, si estamos en dificultad, de



bajar de la cruz. Y éste es el
momento preciso: la noche es más
oscura cuando el alba se acerca»[3].

AL FINAL DE su paso por la tierra,
durante la Última Cena, Jesús dice a
sus apóstoles que han hecho bien en
llamarlo Maestro (cfr. Jn 13,13).
Hemos considerado que el Señor se
había atribuido también las
imágenes de médico (cfr. Mt 9,12) y
de sembrador (cfr. Mt 13,37). Estas
tres maneras con las que Jesús se
caracteriza a sí mismo nos pueden
servir para comprender cómo es su
acción en nuestra vida,
especialmente cuando pensamos que
Dios debería actuar más deprisa,
cuando queremos que obre de
acuerdo a nuestros tiempos más que
a los suyos.



Si pensamos en un maestro, nos
damos cuenta de que su labor de
guiar al prójimo requiere siempre un
largo proceso temporal. Tampoco el
médico se comporta con
precipitación: hasta la más leve
herida en ocasiones puede requerir
varias sesiones. Finalmente, si
pensamos en el sembrador, podemos
notar que no existe semilla que se
cultive sola, que no requiera la
paciente tarea de ir una y otra vez a
regar, a mejorar las condiciones de la
tierra, etc.

Escribió san Pablo a los Gálatas:
«Hijos míos, por quienes padezco
otra vez dolores de parto, hasta que
Cristo esté formado en vosotros» (Gá
4,19). El empeño de la Santísima
Trinidad es precisamente ese: formar
en nosotros a Cristo. «De ahí el deseo
vehemente de considerarnos
corredentores con Cristo –afirmaba
san Josemaría–, de salvar con Él a
todas las almas, porque somos,



queremos ser ipse Christus, el mismo
Jesucristo, y Él se dio a sí mismo en
rescate por todos»[4]. Y en esta espera
por ser cada vez «más Cristo», no
tenemos mejor apoyo que el de
María: ella, aunque tenía una santa
impaciencia por ver a su hijo, esperó
nueve meses a Jesús que se formaba
en su seno, y después treinta años
para ver sus prodigios.

[1] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
14.

[2] San Josemaría, Carta 24-X-1942, n.
9.

[3] Francisco, Homilía, 28-VI-2013.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 121.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/meditation/

meditaciones-viernes-de-la-5-a-semana-
del-tiempo-ordinario/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-viernes-de-la-5-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-viernes-de-la-5-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-viernes-de-la-5-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-viernes-de-la-5-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: viernes de la 5.ª semana del Tiempo Ordinario

