
opusdei.org

Meditaciones:
viernes de la 22.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
viernes de la vigésimo segunda
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: una
mirada amplia; Cristo, criterio
de nuestros juicios; acoger el
vino del Señor con un corazón
renovado.

- Una mirada amplia.

- Cristo, criterio de nuestros juicios.



- Acoger el vino del Señor con un
corazón renovado.

LOS ESCRIBAS y fariseos preguntan
en tono de queja al Señor: «¿Por qué
los discípulos de Juan ayunan con
frecuencia y hacen oraciones, y lo
mismo los de los fariseos; y en
cambio, los tuyos comen y
beben?» (Lc 5,33). El modo de
comportarse de Jesús y los apóstoles
les incomoda. Por eso comparan esa
actuación con la de los seguidores de
Juan. Saben que hay una continuidad
entre la predicación del Bautista y la
de Jesucristo; de ahí que busquen
alguna referencia en común como
criterio de comparación para su
crítica. Pero la razón de fondo de su
comportamiento es que les cuesta
acoger la novedad que trae Jesús de
Nazaret. Las verdades anunciadas
por el Mesías y su modo de



exponerlas les resultan
sorprendentes e incómodas. Una
cosa es invitar a la conversión y
aceptar que son pecadores; y otra
reconocer que tienen delante al
Salvador del mundo, fundamento y
razón de ser del pueblo de Israel.

El problema de las comparaciones en
general, y de esta en particular, es
que ocultan una verdad más grande.
Las comparaciones nacen de una
incomodidad, de una molestia, de
una rebeldía. El sujeto que juzga se
proyecta a sí mismo, se pone por
delante y utiliza un criterio de juicio
adecuado para que parezca que tiene
razón. La experiencia personal
acumulada se erige en verdad
absoluta y la persona no concibe que
el mundo sea un poco más grande
que su limitada realidad. Las quejas
encuentran en su pequeño arsenal
de ideas una estrecha vara de medir
que permite que la postura
defendida resulte vencedora. En este



caso, el punto de referencia es quién
ayuna más o menos, porque a
algunos escribas y fariseos les
gustaba que los demás supieran que
ayunaban. Pero el problema de las
comparaciones es que estrechan la
mirada y se focalizan en algún
detalle concreto que impide ver el
conjunto y aprender misterios más
profundos que no toca juzgar sino
acoger.

San Josemaría animaba a no juzgar
sin ponderar bien las cosas, para
tener una visión más amplia. «Cada
uno ve las cosas desde su punto de
vista... y con su entendimiento, bien
limitado casi siempre, y oscuros o
nebulosos, con tinieblas de
apasionamiento, sus ojos, muchas
veces»[1]. Y añadía que puede suceder
como cuando, al contemplar una
obra de arte muy abstracta, es difícil
reconocer la figura que representa:
«Es la visión de ciertas personas tan
subjetiva y tan enfermiza, que trazan



unos rasgos arbitrarios
asegurándonos que son nuestro
retrato, nuestra conducta… ¡Qué
poco valen los juicios de los
hombres! –No juzguéis sin tamizar
vuestro juicio en la oración»[2].

HAY comparaciones, como la de los
fariseos y escribas, que se utilizan
para criticar. Pero también hay otras
que pueden ayudar a comprender e
iluminar mejor una realidad.
Cualquier aproximación nuestra a la
vida, al conocimiento de una persona
o de un modo de actuar conlleva un 
prejuicio. En esa anticipación uno
hace una síntesis del conocimiento
alcanzado, proyecta su modo de ver
las cosas y también prevé lo que
parece que va a pasar. «Si me pongo
a estudiar antes, seguro que me va
mejor en el examen». «Creo que este
regalo le va a gustar». «Se le ve



cansado y debe ser por ese motivo».
«Si vamos por este camino es
probable que encontremos atasco».

En todos estos juicios hay unos
criterios que permiten atisbar los
medios más adecuados para alcanzar
un fin concreto, como puede ser el
mejor modo de tratar a una persona
para que se sienta acogida. Pero
siempre nos quedaría por saber cuál
debería ser el criterio último de
juicio. Pues bien, ese punto de
referencia de nuestra actuación tiene
un nombre propio. Cuando el Señor
toma la palabra y responde a los
escribas y fariseos, les dice cuál es el
criterio auténtico para comparar: él
mismo. «¿Acaso podéis hacer ayunar
a los amigos del esposo, mientras el
esposo está con ellos? Ya vendrán los
días en que les será arrebatado el
esposo; entonces, en aquellos días,
ayunarán» (Lc 5,34-35). Ayunar o no
depende de la presencia de
Jesucristo. Las dos opciones,



claramente, son buenas, pero la
presencia del Señor hace que la más
apropiada sea una en concreto,
porque el ayuno debía servir para
percibir mejor las cosas de Dios, y le
tenían delante de sus ojos.

«Cuanto más toma Jesús el centro de
nuestra vida, tanto más nos hace
salir de nosotros mismos, nos
descentra y nos hace ser próximos a
los otros»[3]. Cuando uno pasa mucho
tiempo con una persona, suele
ocurrir que acaba adoptando algunos
de sus gestos o expresiones. Del
mismo modo, cuando seguimos de
cerca al Señor aprendemos a juzgar
la realidad con su punto de vista y,
sobre todo, a acogerla con su
corazón. En cualquier momento, ya
sea en el trabajo, en la universidad o
en el tiempo libre, podemos
preguntarnos: «¿Qué haría Cristo en
mi lugar? (...) Llegará el día en que,
sin darse cuenta, el corazón de cada



uno de ustedes latirá como el
corazón de Jesús»[4].

JESÚS es consciente de que juzgar la
realidad como él propone implica
una novedad no pequeña. Por eso
cuenta dos parábolas para mostrar
cómo puede tener lugar esa
transición. «Nadie pone a un vestido
viejo un remiendo cortado de un
vestido nuevo, porque entonces,
además de romper el nuevo, el
remiendo del vestido nuevo no le iría
bien al viejo. Tampoco echa nadie
vino nuevo en odres viejos; porque
entonces el vino nuevo reventará los
odres, y se derramará, y los odres se
perderán. El vino nuevo debe
echarse en odres nuevos» (Lc
5,35-38).

El mensaje que trae Jesucristo
necesita de un corazón renovado. No



basta simplemente cambiar unos
comportamientos externos. El vino
nuevo reclama unos odres nuevos; es
decir, superar los planteamientos
que hasta entonces guiaban la propia
vida y dejar que sea el Señor el
nuevo punto de referencia. Y esto fue
lo que no hicieron muchos de los
contemporáneos de Jesús. «El pecado
de los fariseos no consistía en no ver
en Cristo a Dios, sino en encerrarse
voluntariamente en sí mismos; en no
tolerar que Jesús, que es la luz, les
abriera los ojos. Esta cerrazón tiene
resultados inmediatos en la vida de
relación con nuestros semejantes. El
fariseo que, creyéndose luz, no deja
que Dios le abra los ojos, es el mismo
que tratará soberbia e injustamente
al prójimo»[5].

Dios pone a nuestra disposición los
odres nuevos con los que podemos
acoger su vino. Estos odres pueden
concretarse en la recepción
frecuente de los sacramentos, en la



oración, en el servicio a los demás,
en el trabajo bien hecho, en el
acompañamiento espiritual, en la
preocupación por acercar a otras
personas a Dios… Este es el contexto
adecuado que necesita el vino para
que mejore con el tiempo. Tras
degustar el bien que nos hacen este
tipo de costumbres, tras catar un
poco del vino nuevo que nos trae el
Señor, se percibe que esas prácticas
son odres adecuados para acoger los
dones que él nos ofrece. Y como la
Virgen, descubriremos que no hay
mejor vino que el que nos ofrece su
Hijo.

[1] San Josemaría, Camino, n. 451.

[2] Ibíd.

[3] Francisco, Mensaje, 5-VII-2017.

[4] Francisco, Discurso, 17-I-2018.



[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 71.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/meditation/

meditaciones-viernes-de-la-22-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-viernes-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-viernes-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-viernes-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-viernes-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: viernes de la 22.ª semana del Tiempo Ordinario

