
opusdei.org

Meditaciones:
miércoles de la 3.ª
semana de
Cuaresma

Reflexión para meditar el
miércoles de la tercera semana
de Cuaresma. Los temas
propuestos son: Jesús es la
plenitud de la Ley; una
fidelidad que vivifica y agranda
el corazón; entender lo que se
ama.

Jesús es la plenitud de la Ley.
Una fidelidad que vivifica y
agranda el corazón.
Entender lo que se ama.

• 
• 

• 



«AL OTRO lado del Jordán, en el
desierto (...), Moisés comunicó a los
hijos de Israel todo lo que el Señor le
había mandado para ellos» (Dt 1,1.3).
El pueblo se encuentra a un paso de
entrar en la tierra prometida. Sin
embargo, quien ha sido su guía y
pastor desde que salieron de Egipto,
cuarenta años atrás, no cruzará con
ellos esa última frontera. Antes de
entregar su alma a Dios, Moisés
cumple su misión hasta el final.
«Mirad –les dice–: yo os enseño los
mandatos y decretos, como me
mandó el Señor, mi Dios, para que
los cumpláis en la tierra donde vais a
entrar para tomar posesión de ella.
Observadlos y cumplidlos, pues esa
es vuestra sabiduría y vuestra
inteligencia a los ojos de los
pueblos» (Dt 4,5-6).

En la fidelidad a esta Ley se irá
forjando la identidad de Israel. Desde



Josué y Pinjás hasta Saulo de Tarso,
pasando por Elías, Judit o Matatías,
serán muchos los israelitas que
sientan arder su alma de amor por la
Ley de Dios. Por eso, cuando Jesús
comienza su vida pública, se genera
un cierto revuelo. Habla con
autoridad, y parece que se permite a
sí mismo y a sus discípulos hacer
excepciones a las tradiciones de sus
padres. Los israelitas piadosos están
confundidos, así que el Señor les sale
al encuentro: «No creáis que he
venido a abolir la Ley y los Profetas:
no he venido a abolir, sino a dar
plenitud» (Mt 5,17).

Jesús se inserta en esa tradición de
amor a la Ley, gloria de su pueblo.
Pero añade algo más. Ciertamente,
no ha venido a eliminarla, pero
tampoco es el suyo un mero
cumplimiento. Con Cristo, ha sonado
para la Ley la hora de la plenitud. «Él
va a la raíz de la Ley, apuntando
sobre todo a la intención y, por lo



tanto, al corazón del hombre, donde
tienen origen nuestras acciones
buenas y malas (...). Y nosotros, a
través de la fe en Cristo, podemos
abrirnos a la acción del Espíritu, que
nos hace capaces de vivir el amor
divino»[1].

A ALGUNOS de los oyentes de Jesús,
su respuesta quizá les supo a poco.
«Si no ha venido a abolir la Ley,
¿cómo se explica entonces su
conducta ambigua?», se podían
preguntar. Pero la supuesta
ambigüedad de Jesús aparece tal
únicamente a quienes tienen una
visión deformada de la Ley. Y lo que
Jesús quiere abolir es precisamente
esa visión deformada. La tarea se
demuestra ardua, porque la
encuentra muy arraigada, sobre todo
entre algunos fariseos: es el suyo un
cumplimiento superficial de la Ley,



una observancia formal, compatible
con un corazón que no crece (cfr. Is
29,13; Mt 15,6).

Pero no es esa la fidelidad que quiere
el Señor. Moisés había dicho: «Israel,
escucha los mandatos y decretos que
yo os enseño para que,
cumpliéndolos, viváis» (Dt 4,1). La
finalidad de la Ley es ayudar a vivir,
hacer crecer. En el mismo sentido,
las palabras de Jesús son espíritu y
vida (cfr. Jn, 6,63) que, lejos de
permanecer inmóviles, el salmista
nos dice que «corren veloces» (Sal
147,15). Lejos de empequeñecernos,
la fidelidad a la Ley tiene la
capacidad de hacernos grandes,
porque nos descubre los caminos
para dilatar el corazón: «Dirige mis
pasos, Señor, con tu palabra, para
que no me domine la maldad» (Sal
118,113).

«La santidad tiene la flexibilidad de
los músculos sueltos», decía san



Josemaría. «La santidad no tiene la
rigidez del cartón (...). Es vida, vida
sobrenatural»[2]. ¿Cómo podemos
distinguir el cumplimiento farisaico,
que nos vuelve pequeños y rígidos,
de ese otro que nos hace grandes y
nos llena de vida? Se podrían decir
muchas cosas, pero la clave última
está en un amor que tiene dos
indicadores concretos: la alegría,
fruto de hacer las cosas libremente[3];
y la ternura con la que hacemos las
cosas[4], porque damos a aquello toda
nuestra atención. Así se comprende
por qué «las almas grandes tienen
muy en cuenta las cosas pequeñas»[5].

PARA PODER cumplir la Ley de Dios
con amor, conviene saber por qué
hacemos esas cosas. Es verdad que
podemos amar algo aunque no lo
comprendamos del todo porque, en
ese caso, nos fiamos de quien nos lo



dice: el Señor, nuestros padres,
alguien en quien confiamos… Pero el
amor auténtico busca siempre
entender mejor, y el amor crece en la
medida en que profundizamos en sus
causas[6]. Si hacemos las cosas sin
comprender por qué, es fácil que
acabemos limitándonos a un
cumplimiento externo, sin
interiorizar las razones para hacerlo,
y sin identificarnos con ello. Así,
podemos acabar olvidando
fácilmente que aquello lo hacíamos
por el Señor, y se nos puede
convertir en algo pesado o sin
sentido. «Ten cuidado y guárdate
bien de olvidar las cosas que han
visto tus ojos y que no se aparten de
tu corazón mientras vivas –dice la
Sagrada Escritura–; cuéntaselas a tus
hijos y a tus nietos» (Dt 4,1.5-9).

Algunas veces comprenderemos las
cosas precisamente a través de la
obediencia, cuando esa obediencia
nace del deseo de identificarnos con



lo que Dios quiere. Este milagro se da
sobre todo en la oración, donde el
Señor nos ayuda a conformar
nuestro querer con el suyo, gracias a
las luces, afectos e inspiraciones que
derrama en nuestras almas. Y junto a
la oración, un medio indispensable
es el estudio, en particular de la
Sagrada Escritura y del Catecismo de
la Iglesia Católica. Se trata de tesoros
inagotables en los que podemos
profundizar siempre más, y donde
encontraremos cada vez luces
nuevas para llenar de sentido todo lo
que hacemos, y para dar razón a
quien nos lo pida. Santa María tuvo
también que esforzarse por
entender. Por eso meditaba
frecuentemente las cosas en su
corazón (cfr. Lc 1,29; 2,19.51),
preguntaba lo que no entendía (cfr.
Lc 1,34; 2,48) y buscaba la
orientación de quien la pudiera
ayudar (cfr. Lc 1,39). Ella puede
enseñarnos a ser, así,
verdaderamente libres.



[1] Francisco, Ángelus, 16-II-2014.

[2] San Josemaría, Forja, n. 156.

[3] Cfr. Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 9-I-2018, n. 6.

[4] Cfr. Francisco, Amoris laetitia, n.
127.

[5] San Josemaría, Camino, n. 818.

[6] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Comentario a la Ética a Nicómaco,
Lib. 8, lect. 12, n. 6.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/meditation/

meditaciones-miercoles-de-la-3-semana-
de-cuaresma/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-3-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-3-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-3-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-miercoles-de-la-3-semana-de-cuaresma/

	Meditaciones: miércoles de la 3.ª semana de Cuaresma

