
opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 20.ª semana del
Tiempo Ordinario

Reflexión para meditar el lunes
de la vigésima semana del
Tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: seguir a Dios
con el corazón; el vértigo de
volar; quien deja entrar a Cristo
no se pierde nada.

- Seguir a Dios con el corazón.

- El vértigo de volar.

- Quien deja entrar a Cristo no se
pierde nada.



DESPUÉS de que Jesús bendijera a
unos niños que le habían presentado,
se acercó a él corriendo un
«personaje distinguido» (Lc 18,18).
Quizá llevaba varios días observando
al Maestro. Tras haber contemplado
aquel gesto de cariño con los más
pequeños, sintió la necesidad de
abrir su corazón al Señor. Por eso se
arrodilló y le planteó una cuestión
que le llevaría inquietando desde
hacía tiempo: «¿Qué obra buena
debo hacer para alcanzar la vida
eterna?» (Mt 19,16).

Por lo general, la mayoría de los
hombres necesitamos claridad
cuando nos proponemos hacer algo.
Queremos saber los pasos precisos
que hay que seguir para cumplir un
objetivo determinado. Dios sabe que
somos así. Por eso le dio a Moisés
unos mandamientos, para que los
israelitas supieran con mayor
luminosidad qué obras agradaban al
Señor y cuáles no. De hecho, Jesús



responde a la pregunta del joven
remitiéndose al Decálogo: «Si quieres
entrar en la Vida, guarda los
mandamientos. No matarás, no
cometerás adulterio, no robarás, no
dirás falso testimonio, honra a tu
padre y a tu madre, y amarás a tu
prójimo como a ti mismo» (Mt
19,17.18-19). Pero en cuanto el
muchacho le dice que eso ya lo lleva
guardando desde su adolescencia, el
Señor contesta: «Si quieres ser
perfecto, anda, vende tus bienes y
dáselos a los pobres, y tendrás un
tesoro en los cielos. Luego, ven y
sígueme» (Mt 19,21).

Jesús pide a aquel joven que dé un
paso más en su relación con Dios.
Cumplir los mandamientos, por
supuesto, es algo bueno y necesario;
pero le invita a abandonarse en las
manos del Señor y superar la
seguridad que puede dar el hacer
cosas buenas. Al fin y al cabo, la vida
eterna no es alcanzar una meta



debido a los propios méritos, sino
que consiste en escuchar a Dios,
seguirle de cerca y, en esa relación,
comprender que servirle y gozar de
su compañía es un regalo divino.
Solo compartiendo la vida con él nos
damos cuenta de la magnitud de su
amor, que va más allá de unas leyes.
Cristo, con su misma muerte y su
resurrección, nos abre las puertas
del cielo. Y es él quien, con su gracia,
sostiene nuestras buenas obras y nos
impulsa a tomar caminos nuevos.
Por eso Jesús llama a esa persona a
una total comunión con él. «Seguir a
Cristo no es una imitación exterior,
porque afecta al hombre en su
interioridad más profunda. Ser
discípulo de Jesús significa hacerse
conforme a él»[1]. El Señor quiere
ayudar a ese joven a que su trato con
Dios no se reduzca solamente a unas
normas que cumplir, sino que sea el
centro de su propia existencia. Y esto
es lo que le llenará de una felicidad
que ninguna realidad terrena le



podrá proporcionar. «¡Esa es toda la
grandeza de la vida que Dios nos
pide: no podemos llevar una vida
chata! (...) Quiere que conozcamos
aquel amor de Cristo hacia nosotros,
que sobrepuja a todo conocimiento,
para que seamos plenamente
colmados de todos los bienes de
Dios»[2].

AL OÍR la propuesta de Jesús de
dejarlo todo y seguirlo, san Mateo
señala que el joven «se marchó triste,
porque tenía muchas
posesiones» (Mt 19,22). El entusiasmo
inicial dio paso a la amargura.
Aquella persona se había ilusionado
porque pensaba que por fin había
dado con la respuesta que saciaría su
sed de felicidad. Pero en cuanto Dios
le pidió el corazón y, con él, todo lo
que llevaba dentro, no supo qué
decir. Estaba dispuesto a hacer



cualquier obra buena para entrar en
la vida eterna. Pero entregarse él
mismo, volar en compañía del Señor,
le suponía un vértigo que no era
capaz de afrontar.

Las riquezas impidieron que el joven
se atreviera a seguir a Jesús. Además,
al observar su comportamiento,
podemos intuir también otro motivo:
un modo equivocado de concebir la
relación con Dios. Quizá pensó que,
para llegar a la vida eterna, era
necesario sacrificar su felicidad en la
tierra; es decir, no percibió que lo
que el Señor le estaba pidiendo no
era simplemente renunciar a sus
posesiones: era una llamada a
fundamentar su felicidad sobre la
presencia constante y segura de Dios,
y no tanto sobre la arena de las
realidades terrenas. «Tu barca –tus
talentos, tus aspiraciones, tus logros–
no vale para nada, a no ser que la
dejes a disposición de Jesucristo, que
permitas que él pueda entrar ahí con



libertad, que no la conviertas en un
ídolo. Tú solo, con tu barca, si
prescindes del Maestro,
sobrenaturalmente hablando,
marchas derecho al naufragio.
Únicamente si admites, si buscas, la
presencia y el gobierno del Señor,
estarás a salvo de las tempestades y
de los reveses de la vida. Pon todo en
las manos de Dios: que tus
pensamientos, las buenas aventuras
de tu imaginación, tus ambiciones
humanas nobles, tus amores limpios,
pasen por el corazón de Cristo»[3].

La petición de Jesús al joven rico no
fue algo arbitrario. Probablemente
Cristo reconoció en su corazón la
causa de que se arrodillara ahí
delante de todos. Aunque el
muchacho cumplía los
mandamientos –y eso ya de por sí era
motivo de gozo–, se sentía
insatisfecho porque confiaba su
felicidad terrena a las riquezas y la
eterna a las obras buenas que



realizaba. De ahí que el Señor le
dirija una «llamada a una mayor
madurez, a pasar de los preceptos
observados para obtener
recompensas al amor gratuito y total.
Jesús le pide que deje todo lo que
lastra el corazón y obstaculiza el
amor. Lo que Jesús propone no es
tanto un hombre despojado de todo
sino un hombre libre y rico en
relaciones. Si el corazón está
abarrotado de posesiones, el Señor y
el prójimo se convierten solo en una
cosa entre otras. Nuestro tener
demasiado y querer demasiado
sofocan nuestro corazón y nos hacen
infelices e incapaces de amar»[4].

A VECES se puede tener la impresión,
como el joven rico, de que seguir a
Jesús supone renunciar a cosas
buenas para poder llegar a la
felicidad eterna. Se percibe entonces



el camino a la santidad como un
continuo vencerse y perderse hasta
llegar al cielo. Esta síntesis es una
caricatura de una realidad muy
diferente. Ciertamente, la vida
cristiana supone lucha, combatir la
propia inclinación cuando esta nos
lleva a realizar actos malos; pero el
objetivo no es simplemente tener
una mayor capacidad de resistencia,
sino formar una sensibilidad que nos
permita gozar en el bien que
realizamos. Cuando experimentamos
cierta oposición a obrar
virtuosamente, luchamos de otra
manera cuando lo que estamos
buscando es aprender a disfrutar del
bien, aunque ahora suponga ir
contra corriente, y no tanto 
acostumbrarnos a fastidiarnos. De
este modo, la formación de las
virtudes hace que las facultades y los
afectos se centren en lo que
verdaderamente puede satisfacer las
aspiraciones más profundas, y
otorguen lugares secundarios –



siempre subordinados a los
principales– a lo que simplemente
está en el orden de los medios.

«Quien deja entrar a Cristo no pierde
nada, nada –absolutamente nada– de
lo que hace la vida libre, bella y
grande. ¡No! Solo con esta amistad se
abren las puertas de la vida. Solo con
esta amistad se abren realmente las
grandes potencialidades de la
condición humana. Solo con esta
amistad experimentamos lo que es
bello y lo que nos libera. (...) Abrid de
par en par las puertas a Cristo, y
encontraréis la verdadera vida»[5]. En
los santos vemos personas que han
hecho del Señor el centro de su vida
y han encontrado una felicidad que
el mundo no puede dar. El cristiano,
caminando como uno más en la
sociedad, muestra que «el que sigue a
Cristo es capaz –no por mérito
propio, sino por gracia del Señor– de
comunicar a los que le rodean lo que
a veces barruntan, pero no logran



entender: que la verdadera felicidad,
el auténtico servicio al prójimo pasa
solo por el corazón de nuestro
Redentor»[6]. Podemos pedir a la
Virgen María que nos ayude a abrir
las puertas de nuestra alma a su Hijo,
para que él nos lleve a la felicidad en
la tierra y en el cielo.

[1] San Juan Pablo II, Veritatis
Splendor, n. 21.

[2] San Josemaría, Carta 7, n. 32.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
21.

[4] Francisco, Mensaje, 29-VI-2021.

[5] Benedicto XVI, Homilía, 24-IV-2005.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
93.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/meditation/

meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-
del-tiempo-ordinario/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: lunes de la 20.ª semana del Tiempo Ordinario

