
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 22.ª
semana del Tiempo
Ordinario (Ciclo C)

Reflexión para meditar el
domingo de la vigésimo
segunda semana del Tiempo
ordinario. Los temas
propuestos son: humildad:
conocer la miseria y la
grandeza; una lucha serena; el
dolor de la humillación

- Humildad: conocer la miseria y la
grandeza.

- Una lucha serena.



- El dolor de la humillación.

LAS LECTURAS de este domingo
ponen de relieve el valor de la
humildad. Jesús, en el Evangelio,
invita a elegir el último puesto en los
banquetes, «porque todo el que se
enaltece será humillado, y el que se
humilla será enaltecido» (Lc 14,11).
La soberbia nos empuja a querer
engrandecernos, a rechazar nuestra
condición de criaturas. Ese fue el
pecado de Adán y Eva: no aceptar los
propios límites, desear ser como
Dios. «El soberbio es aquel que cree
ser mucho más de lo que es en
realidad; aquel que se estremece por
ser reconocido como superior a los
demás, siempre quiere ver
reconocidos sus propios méritos y
desprecia a los demás
considerándolos inferiores»[1].



Por el contrario, la humildad permite
mirarnos a nosotros mismos con un
sano realismo. San Josemaría la
definía como la virtud que «nos
ayuda a conocer, simultáneamente,
nuestra miseria y nuestra
grandeza»[2]. Al mismo tiempo que
reconocemos nuestros límites y
defectos, somos conscientes de
nuestras cualidades y de los dones
que hemos recibido de Dios. Vernos
como somos, ver claramente nuestra
propia realidad, puede darnos
vértigo. Pensamos que, si los demás
vieran nuestras debilidades, dejarían
de querernos. Pero solo desde esa
verdad –desde ese suelo firme– se
puede construir una vida auténtica,
libre del peso de aparentar, de fingir
ser quien no somos. Necesitamos
mirarnos con los ojos de Dios y
repetirnos con confianza: «Pues soy
como soy, y aun así Dios me ha
querido para algo».



«Hazte pequeño en las grandezas
humanas –leemos en la primera
lectura–, y alcanzarás el favor de
Dios; porque es grande la
misericordia de Dios, y revela sus
secretos a los humildes» (Si 3,18). La
Sagrada Escritura nos muestra que lo
que el mundo aplaude –el poder, la
riqueza, la influencia–, para el Señor
es insignificante. En cambio, aquello
que pasa desapercibido, que es
discreto, tiene en realidad un valor
incalculable. «El ojo humano busca
siempre la grandeza y se deslumbra
por lo que es ostentoso. Dios, en
cambio, no mira las apariencias, Dios
mira el corazón (cfr. 1Sam 16,7) y le
encanta la humildad»[3].

SAN JOSEMARÍA, en una carta
dirigida a sus hijos, anima a no
perder la paz ante la experiencia de
la propia fragilidad. «No admitáis el



desaliento, por vuestras miserias
personales o por las mías, por
nuestras derrotas. Abrid el corazón,
sed sencillos: continuemos andando
el camino, con más cariño, con la
fuerza que nos da Dios, porque él es
nuestra fortaleza»[4]. A menudo, la
desesperanza en la lucha interior
nace de la soberbia, que ante
nuestras caídas nos hace creer que la
santidad es inalcanzable y nos cierra
a la confianza en la ayuda de Dios y
en el apoyo de los demás.

La humildad, en cambio, nos permite
combatir con serenidad,
especialmente cuando nos sentimos
más frágiles. Cuando el deseo más
profundo es amar a Dios sobre todas
las cosas, volver a empezar tras una
caída no se vive como una
humillación amarga. «Si el Señor ve
que nos consideramos sinceramente
siervos pobres e inútiles, que
tenemos el corazón contrito y
humillado, no nos despreciará, nos



unirá a él, a la riqueza y al poder
grande de su corazón amabilísimo. Y
tendremos el endiosamiento bueno:
el endiosamiento de quien sabe que
nada tiene de bueno, que no sea de
Dios; que él, de sí mismo, nada es,
nada puede, nada tiene»[5].

San Josemaría solía decir que se
sentía «capaz de todos los errores y
de todos los horrores»[6]. Esa
conciencia realista de la propia
debilidad conduce a buscar la
fortaleza en el Señor, no en nuestras
cualidades o méritos. La soberbia
nos hace ignorar esta capacidad de
cometer errores, nos hace creer que
somos inmunes al pecado; pero
cuando nos topamos con la realidad,
cuando nos encontramos con que
hemos hecho el mal que no
queríamos (cfr. Rm 7,19), nos llena
de tristeza y frustración: «¿Cómo es
posible que haya hecho una cosa
así?». Precisamente entonces es
cuando más necesitamos la



humildad para recordar la grandeza
del corazón misericordioso de Dios y
darnos cuenta de que él ha obrado ya
la salvación. La lucha no busca
conquistar su amor, sino redescubrir
que el Señor siempre nos está
esperando para levantarnos y
fortalecernos. «Todos tenemos
errores, aunque llevemos años y
años luchando por vencerlos.
Cuando de la lucha ascética sacamos
desaliento, es que somos soberbios.
Hemos de ser humildes, con deseos
de ser fieles. Es verdad que servi
inutiles sumus. Pero, con estos
siervos inútiles, el Señor hará cosas
muy grandes en el mundo, si
ponemos algo de nuestra parte: el
esfuerzo de alzar la mano, para
asirnos a la que Dios −con su gracia−
nos tiende desde el cielo»[7].



EN MUCHAS ocasiones viviremos
momentos que, aunque humillantes,
pueden convertirse en auténticas
oportunidades de crecimiento. Una
corrección por parte de alguien
cercano. Pedir perdón a quien se
sintió herido –con o sin razón– por
nuestras palabras o acciones. Que
alguien nos vea llorar, porque nos
faltan las fuerzas o no sabemos cómo
afrontar una dificultad. Admitir que,
por enfermedad o por la edad, ya no
podemos realizar las mismas cosas o
incluso ya no podemos valernos por
nosotros mismos. Reconocer que nos
hemos equivocado al opinar o al
juzgar una situación.

Es natural que estas experiencias nos
duelan, pues dejan al descubierto
nuestra fragilidad. Pero, si las
acogemos con humildad, también
pueden engrandecernos. Porque en
lugar de aferrarnos a la propia
imagen, a nuestra manera de
entender la vida o a nuestras fuerzas,



nos abrimos a la gracia de Dios y a la
ayuda que nos brindan los demás.
«¿Qué importa tropezar, si en el
dolor de la caída hallamos la energía
que nos endereza de nuevo y nos
impulsa a proseguir con renovado
aliento? No me olvidéis que santo no
es el que no cae, sino el que siempre
se levanta, con humildad y con santa
tozudez»[8].

Dios se fijó en la Virgen María
precisamente por su humildad. «Se
alegra mi espíritu en Dios mi
Salvador –canta en el Magnificat–:
porque ha puesto los ojos en la
humildad de su esclava» (Lc 1,47-48).
Por eso san Josemaría animaba a
dirigirse a ella cuando nos sintamos
humillados por nuestros errores. «Si
de veras deseas progresar en la vida
interior, sé humilde. Acude con
constancia, confiadamente, a la
ayuda del Señor y de su Madre
bendita, que es también Madre tuya.
Con serenidad, tranquilo, por mucho



que duela la herida aún no restañada
de tu último resbalón, abraza de
nuevo la cruz y di: Señor, con tu
auxilio, lucharé para no detenerme,
responderé fielmente a tus
invitaciones, sin temor a las cuestas
empinadas, ni a la aparente
monotonía del trabajo habitual, ni a
los cardos y guijos del camino. Me
consta que me asiste tu misericordia,
y que al final hallaré la felicidad
eterna, la alegría y el amor por los
siglos infinitos»[9].

[1] Francisco, Audiencia, 6-III-2024.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
94.

[3] Francisco, Ángelus, 15-VIII-2021.

[4] San Josemaría, Carta 2, n. 25.

[5] San Josemaría, Carta 2, n. 29.



[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
162.

[7] San Josemaría, Carta 2, n. 24.

[8] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
131.

[9] Ibíd.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/meditation/

meditaciones-domingo-de-la-22-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-domingo-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-domingo-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-domingo-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pr/meditation/meditaciones-domingo-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: domingo de la 22.ª semana del Tiempo Ordinario (Ciclo C)

