
opusdei.org

Via Crucis del Papa
Francisco (2025)

En la tarde del viernes 18 de
abril, unos 20.000 fieles
vivieron este momento intenso
de conmemoración de la Pasión
de Cristo. El Papa Francisco
preparó las meditaciones que
guiaron esta ceremonia en el
Coliseo de Roma.

22/04/2025

Epub ► Libro electrónico «Via Crucis
Papa Francisco 2025»

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/via-crucis-francisco20250422175811395398.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/via-crucis-francisco20250422175811395398.epub


Google Play Books ► Libro
electrónico «Via Crucis Papa
Francisco 2025»

Apple Books ► Libro electrónico «Via
Crucis Papa Francisco 2025»

►Más libros electrónicos del Papa
Francisco

Introducción

La vía del Calvario pasa por nuestras
calles de todos los días. Nosotros,
Señor, por lo general vamos en
dirección opuesta a la tuya.
Precisamente de ese modo puede
ocurrir que nos encontremos con tu
rostro, que nos crucemos con tu
mirada. Nosotros avanzamos como
siempre y tú vienes hacia nosotros.
Tus ojos nos leen el corazón.
Entonces dudamos si continuar como
si nada hubiera sucedido. Podemos
darnos la vuelta, mirarte, seguirte.
Podemos identificarnos con tu

https://play.google.com/store/books/details?id=Pp5YEQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=Pp5YEQAAQBAJ
https://books.apple.com/us/book/via-crucis/id6744960515?l=es&ls=1
https://books.apple.com/us/book/via-crucis/id6744960515?l=es&ls=1
https://opusdei.org/es-es/tag/ebook-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-es/tag/ebook-papa-francisco/


camino e intuir que es mejor
cambiar de dirección.

Evangelio según san Marcos (10,21)

Jesús lo miró con amor y le dijo:
«Sólo te falta una cosa: ve, vende lo
que tienes y dalo a los pobres; así
tendrás un tesoro en el cielo.
Después, ven y sígueme».

Jesús es tu nombre y en ti
verdaderamente «Dios salva». El Dios
de Abrahán que llama, el Dios de
Isaac que provee, el Dios de Jacob
que bendice, el Dios de Israel que
libera; en tu mirada, Señor que
atraviesas Jerusalén, hay toda una
revelación. En tus pasos que salen de
la ciudad está nuestro éxodo hacia
una tierra nueva. Has venido a
cambiar el mundo; esto significa
para nosotros cambiar de dirección,
ver la bondad de tus pasos, dejar
trabajar en nuestro corazón la
memoria de tus ojos.



El Vía Crucis es la oración del que se
mueve; interrumpe nuestros
recorridos habituales, para que del
cansancio vayamos hacia la alegría.
Es verdad, el camino de Jesús nos
cuesta; en este mundo que calcula
todo, la gratuidad tiene un alto
precio. Pero en el don todo vuelve a
florecer: una ciudad dividida en
facciones y lacerada por los
conflictos se encamina hacia la
reconciliación; una religiosidad árida
redescubre la fecundidad de las
promesas de Dios; incluso un
corazón de piedra puede convertirse
en un corazón de carne. Sólo es
necesario escuchar la invitación:
«¡Ven! ¡Sígueme!». Y confiar en esa
mirada de amor.

I estación

Jesús es condenado a muerte

Evangelio según san Lucas (23,13-16)



Pilato convocó a los sumos
sacerdotes, a los jefes y al pueblo, y
les dijo: «Ustedes me han traído a
este hombre, acusándolo de incitar al
pueblo a la rebelión. Pero yo lo
interrogué delante de ustedes y no
encontré ningún motivo de condena
en los cargos de que lo acusan; ni
tampoco Herodes, ya que él lo ha
devuelto a este tribunal. Como ven,
este hombre no ha hecho nada que
merezca la muerte. Después de darle
un escarmiento, lo dejaré en
libertad».

No fue así. No te dejó en libertad. Sin
embargo, hubiera podido ser
diferente. Es el dramático juego de
nuestra libertad. Aquello por lo cual,
Señor, tanto nos estimaste. Diste
confianza a Herodes, a Pilato, a
amigos y a enemigos. Eres
irrevocable en la confianza con la
que te pones en nuestras manos.
Podemos obtener de ella maravillas:
liberando a quien es acusado



injustamente, profundizando en la
complejidad de las situaciones,
contrastando los juicios que matan.
Incluso Herodes hubiera podido
seguir la santa inquietud que lo
atraía hacia ti; no lo hizo, ni siquiera
cuando se encontró finalmente en tu
presencia. Pilato hubiera podido
liberarte; ya te había absuelto. No lo
hizo. Jesús, el camino de la cruz es
una posibilidad que ya hemos dejado
pasar demasiadas veces. Lo
confesamos: prisioneros de roles de
los que no hemos querido salir,
preocupados por las molestias de un
cambio de dirección. Tú sigues
estando ante nosotros,
silenciosamente, en cada hermana y
en cada hermano expuestos a juicios
y prejuicios. Vuelven argumentos
religiosos, objeciones jurídicas, el
aparente sentido común que no se
involucra en la suerte de los demás;
miles de razones nos ponen de la
parte de Herodes, de los sacerdotes,
de Pilato y de la multitud. Sin



embargo, puede ser diferente. Jesús,
tú no te lavas las manos. Sigues
amando, en silencio. Has tomado tu
decisión, y ahora nos toca a nosotros.

Oremos diciendo: Abre mi corazón,
Jesús

Cuando ante mí hay
una persona juzgada.

Abre mi
corazón,
Jesús

Cuando mis certezas
son prejuicios.

Abre mi
corazón,
Jesús

Cuando me condiciona
la rigidez.

Abre mi
corazón,
Jesús

Cuando el bien me
atrae secretamente.

Abre mi
corazón,
Jesús

Cuando quisiera tener
valor, pero tengo miedo
de perder.

Abre mi
corazón,
Jesús

II estación



Jesús carga la cruz

Evangelio según san Lucas (9,43b-45)

Mientras todos se admiraban por las
cosas que hacía, Jesús dijo a sus
discípulos: «Escuchen bien esto que
les digo: El Hijo del hombre va a ser
entregado en manos de los
hombres». Pero ellos no entendían
estas palabras: su sentido les estaba
velado de manera que no podían
comprenderlas, y temían interrogar
a Jesús acerca de esto.

Desde hacía meses, quizás años, ese
peso estaba sobre tus hombros, Jesús.
Cuando hablabas de eso, nadie te
prestaba atención; resistencia
invencible, incluso al intuirlo. No la
buscaste, pero sentiste que la cruz
venía hacia ti, cada vez de una
manera diferente. Si la acogiste, fue
porque advertiste, más allá del peso,
su responsabilidad. Jesús, el camino
de tu cruz no es sólo en subida; es tu
abajamiento hacia aquellos que has



amado, hacia el mundo que Dios
ama; es una respuesta, es asumir una
responsabilidad. Cuesta, como
cuestan los vínculos más auténticos,
los amores más hermosos. El peso
que llevas describe el aliento que te
mueve, ese Espíritu “que es Señor y
da la vida”. Quién sabe por qué
tememos incluso interrogarte sobre
esto. En realidad, somos nosotros los
que tenemos dificultad para respirar,
a fuerza de evitar responsabilidades.
Sería suficiente con no escapar y
permanecer junto a aquellos que nos
has dado, en los contextos donde nos
has puesto. Unirnos, sintiendo que
sólo así dejamos de ser prisioneros
de nosotros mismos. Lo había
anunciado el profeta: “Los jóvenes se
fatigan y se agotan, los adultos
tropiezan y caen; pero los que
esperan en ti renuevan sus fuerzas,
despliegan alas como las águilas;
corren y no se agotan, avanzan y no
se fatigan” (cf. Is 40,30-31).



Oremos diciendo: Líbranos del
cansancio, Señor

Si nos angustiamos
mirando a nuestro
alrededor.

Líbranos del
cansancio,
Señor

Si nos parece no tener
fuerzas para
dedicarnos a los
demás.

Líbranos del
cansancio,
Señor

Si buscamos excusas
para evadir las
responsabilidades.

Líbranos del
cansancio,
Señor

Si tenemos talentos y
capacidades para
poner en juego.

Líbranos del
cansancio,
Señor

Si nuestro corazón
sigue vibrando frente a
la injusticia.

Líbranos del
cansancio,
Señor

III estación

Jesús cae por primera vez

Evangelio según san Lucas (10,13-15)



«¡Ay de ti, Corozaín! ¡Ay de ti,
Betsaida! Porque si en Tiro y en
Sidón se hubieran hecho los milagros
realizados entre ustedes, hace tiempo
que se habrían convertido,
poniéndose cilicio y sentándose
sobre ceniza. Por eso Tiro y Sidón, en
el día del Juicio, serán tratadas
menos rigurosamente que ustedes. Y
tú, Cafarnaúm, ¿acaso crees que
serás elevada hasta el cielo? No, serás
precipitada hasta el infierno».

Fue como un primer “tocar fondo” y
pronunciaste palabras duras, Jesús,
contra esos lugares que eran tan
queridos para ti. La semilla de tu
palabra parecía caer en el vacío y, del
mismo modo, cada uno de tus gestos
de liberación. Todo profeta se sintió
caer en el vacío del fracaso, para
seguir avanzando, después, en los
caminos del Señor. Tu vida, Jesús, es
una parábola; nunca cae en vano en
nuestra tierra. Incluso esa primera
vez, la decepción pronto fue



interrumpida por la alegría de los
tuyos, a los que habías enviado;
regresaban de su misión y te
narraban los signos del Reino de
Dios. Entonces tú exaltaste de alegría
espontánea, exuberante, que hace
saltar con una energía contagiosa.
Bendijiste al Padre, que esconde sus
designios a los sabios y entendidos, y
los revela a los pequeños. También la
vía de la cruz ha sido trazada de
manera profunda en la tierra; los
grandes se apartan de ella, quisieran
tocar el cielo. Pero el cielo está aquí,
ha descendido, es posible
encontrarlo aun cayendo, aun
permaneciendo en el suelo. Los
constructores de Babel nos dicen que
no es posible equivocarse y que el
que cae está perdido; es la obra del
infierno. La economía de Dios, por el
contrario, no mata, no descarta, no
aplasta; es humilde, fiel a la tierra.
Tu camino, Jesús, es el camino de las
Bienaventuranzas: no destruye, sino
que cultiva, repara, protege.



Oremos diciendo: Que venga tu Reino

Por aquellos que se
sienten fracasados.

Que
venga tu
Reino

Para desafiar una
economía que mata.

Que
venga tu
Reino

Para devolver la fuerza al
que ha caído.

Que
venga tu
Reino

En las sociedades
competitivas y entre los
que buscan los primeros
puestos.

Que
venga tu
Reino

Por los que están en las
fronteras y sienten que su
viaje ha terminado.

Que
venga tu
Reino

IV estación

Jesús encuentra a su madre

Evangelio según san Lucas (8,19-21)



Su madre y sus hermanos fueron a
verlo, pero no pudieron acercarse a
causa de la multitud. Entonces le
anunciaron a Jesús: «Tu madre y tus
hermanos están ahí afuera y quieren
verte». Pero él les respondió: «Mi
madre y mis hermanos son los que
escuchan la Palabra de Dios y la
practican».

Tu madre está en la vía de la cruz;
ella fue tu primera discípula. Con
delicada determinación, con esa
inteligencia de las cosas que le hace
conservarlas y meditarlas en el
corazón, tu madre está. Desde el
instante en el que le fue propuesto
acogerte en su seno hizo un cambio,
se convirtió a ti. Unió sus caminos a
los tuyos. No fue una renuncia, sino
un descubrimiento continuo, hasta el
Calvario. Seguirte es dejar que sigas
tu camino; tenerte es dar espacio a tu
novedad. Lo sabe toda madre: un
hijo sorprende. Hijo amado, tú
reconoces que tu madre y tus



hermanos son aquellos que escuchan
y se dejan cambiar. No hablan, sino
que hacen. En Dios las palabras son
hechos, las promesas son realidades.
En la vía de la cruz, oh Madre, estás
entre las pocas que lo recuerda.
Ahora es el Hijo el que te necesita. Él
percibe que tú no desesperas, que
sigues engendrando la Palabra en tu
seno. También nosotros, Jesús,
logramos seguirte generados por
quien te ha seguido. También
nosotros hemos venido al mundo por
la fe de tu madre y de innumerables
testigos que generan vida incluso allí
donde todo habla de muerte. Aquella
vez, en Galilea, fueron ellos los que
querían verte. Ahora, subiendo al
Calvario, tú mismo buscas la mirada
del que te escucha y lo pone en
práctica. Acuerdo indescriptible.
Alianza indisoluble.

Oremos diciendo: He aquí a mi madre

María escucha y habla.



He aquí a
mi madre

María pregunta y
reflexiona.

He aquí a
mi madre

María sale de su casa y
viaja decidida.

He aquí a
mi madre

María se alegra y
consuela.

He aquí a
mi madre

María acoge y cuida.
He aquí a
mi madre

María se arriesga y
protege.

He aquí a
mi madre

María no teme juicios ni
insinuaciones.

He aquí a
mi madre

María espera y
permanece.

He aquí a
mi madre

María orienta y
acompaña.

He aquí a
mi madre

María no concede nada
a la muerte.

He aquí a
mi madre

V estación



Jesús es ayudado por el Cirineo a
llevar la cruz

Evangelio según san Lucas (23,26)

Cuando lo llevaban, detuvieron a un
tal Simón de Cirene, que volvía del
campo, y lo cargaron con la cruz,
para que la llevara detrás de Jesús.

No se ofreció, lo detuvieron. Simón
regresaba de trabajar y lo cargaron
con la cruz de un condenado. Habrá
tenido el físico adecuado, cierto, pero
su camino era otro, su plan era otro.
Con Dios nos podemos tropezar con
una situación así. Quién sabe por
qué, Jesús, ese nombre ―Simón de
Cirene― se hizo rápidamente
imborrable entre tus discípulos. En el
camino de la cruz no estaban ellos,
tampoco nosotros, Simón, en cambio,
sí. Sigue siendo válido hoy que
mientras alguien ofrece todo de sí,
nosotros, o podemos estar en otra
parte, incluso tratando de huir; o
bien, podemos involucrarnos. Jesús,



nosotros creemos recordar el
nombre de Simón porque aquel
incidente lo cambió para siempre. No
cesó nunca de pensar en ti. Se volvió
parte de tu cuerpo, testigo de
primera mano de la diferencia entre
ti y cualquier otro condenado. Simón
de Cirene se encontró cargando con
tu cruz, sin haberla pedido, como el
yugo del que tú hablaste un día: «mi
yugo es suave y mi carga liviana» (Mt
11,30). También los animales
trabajan mejor si avanzan juntos. Y
tú, Jesús, amas involucrarte con tu
trabajo, que prepara la tierra para
que sea nuevamente sembrada.
Necesitamos esa sorprendente
delicadeza. Necesitamos a alguien
que nos detenga, a veces, y ponga
sobre nuestros hombros algún trozo
de realidad que simplemente
necesita ser cargado. Se puede
trabajar el día entero, pero sin ti, se
desperdicia. En vano se cansan los
constructores, en vano vigila el
centinela de la ciudad que Dios no



construye (cf. Sal 127). Por eso, en el
camino de la cruz surge la nueva
Jerusalén. Y nosotros, como Simón de
Cirene, cambiamos rumbo y
trabajamos contigo.

Oremos diciendo: Detén nuestra
carrera, Señor

Cuando vamos por
nuestro propio camino,
desinteresándonos de los
demás.

Detén
nuestra
carrera,
Señor

Cuando las noticias no
nos conmueven.

Detén
nuestra
carrera,
Señor

Cuando las personas se
vuelven números.

Detén
nuestra
carrera,
Señor

Cuando nunca hay
tiempo para escuchar.

Detén
nuestra
carrera,
Señor



Cuando tenemos prisa
por decidir.

Detén
nuestra
carrera,
Señor

Cuando los cambios de
programa no son
permitidos.

Detén
nuestra
carrera,
Señor

VI estación

La Verónica enjuga el rostro de Jesús

Evangelio según san Lucas (9,29-31)

Mientras oraba, su rostro cambió de
aspecto y sus vestiduras se volvieron
de una blancura deslumbrante. Y dos
hombres conversaban con él: eran
Moisés y Elías, que aparecían
revestidos de gloria y hablaban de la
partida de Jesús, que iba a cumplirse
en Jerusalén.

Salmo 27 (27,8-9a)



Mi corazón sabe que dijiste:
«Busquen mi rostro».

Yo busco tu rostro, Señor, no lo
apartes de mí.

En tu rostro, Jesús, vemos tu corazón.
Tu decisión se lee en tus ojos,
traspasa tu semblante, vuelve tus
facciones expresión de una atención
inconfundible. Te fijas en Verónica y
también en mí. Yo busco tu rostro,
que describe la decisión de amarnos
hasta el último suspiro: incluso más
allá, porque fuerte como la muerte es
el amor (cf. Ct 8,6). Tu rostro, que
quisiera imprimir y conservar, nos
cambia el corazón. Tú te entregas a
nosotros, día tras día, en el rostro de
cada ser humano, memoria viva de
tu encarnación. Cada vez que nos
acercamos al más pequeño, en
efecto, nos interesamos por tus
miembros y tú permaneces con
nosotros. De esta forma nos iluminas
el corazón y la expresión de nuestro



semblante. En vez de rechazar, ahora
acogemos. En el camino de la cruz
nuestro rostro, como el tuyo, puede
volverse finalmente resplandeciente
y derramar bendiciones. Has
grabado en nosotros la memoria,
presentimiento de tu regreso, cuando
nos reconocerás con la primera
mirada, uno a uno. Entonces, tal vez,
te asemejaremos. Y estaremos cara a
cara, en un diálogo sin fin, en la
intimidad de la que nunca nos
cansaremos, familia de Dios.

Oremos diciendo: Graba en nosotros
tu recuerdo, Jesús

Si nuestro rostro
es inexpresivo.

Graba en
nosotros tu
recuerdo, Jesús

Si nuestros
proyectos
excluyen.

Graba en
nosotros tu
recuerdo, Jesús

Si nuestro corazón
es indiferente.

Graba en
nosotros tu
recuerdo, Jesús



Si nuestras
actitudes causan
división.

Graba en
nosotros tu
recuerdo, Jesús

Si nuestras
elecciones
lastiman.

Graba en
nosotros tu
recuerdo, Jesús

VII estación

Jesús cae por segunda vez

Evangelio según san Lucas (15, 2-6)

Los fariseos y los escribas
murmuraban, diciendo: «Este
hombre recibe a los pecadores y
come con ellos». Jesús les dijo
entonces esta parábola: «Si alguien
tiene cien ovejas y pierde una, ¿no
deja acaso las noventa y nueve en el
campo y va a buscar la que se había
perdido, hasta encontrarla? Y cuando
la encuentra, la carga sobre sus
hombros, lleno de alegría, y al llegar
a su casa llama a sus amigos y
vecinos, y les dice: “Alégrense



conmigo, porque encontré la oveja
que se me había perdido”».

Caer y levantarse; caer y volver a
levantarse. Así nos has enseñado a
leer, Jesús, la aventura de la vida
humana. Humana porque es abierta.
A las máquinas no les permitimos
equivocarse, las pretendemos
perfectas. En cambio, las personas
dudan, se distraen, se pierden. Y, sin
embargo, conocen la alegría: aquella
de los nuevos inicios, aquella de los
renacimientos. Los humanos no se
generan mecánicamente, sino
artesanalmente: somos piezas únicas,
un entrelazado de gracia y
responsabilidad. Jesús, te hiciste uno
de nosotros; no tuviste temor de
tropezar y de caer. Quien se
avergüenza de ello, quien hace
alarde de infalibilidad, quien oculta
sus propias caídas y no perdona las
de los demás, reniega del camino que
tú has elegido. Tú eres, Jesús, el
Señor de la alegría. En ti todos nos



encontramos y somos llevados a
casa, como la única oveja que se
había perdido. Deshumana es la
economía en la que noventa y nueve
valen más que uno. Sin embargo,
hemos construido un mundo que
funciona de ese modo; un mundo de
cálculos y algoritmos, de frías lógicas
e intereses implacables. La ley de tu
casa, economía divina, es otra, Señor.
Volvernos a ti, que caes y te levantas,
es un cambio de ruta y un cambio de
paso. Conversión que devuelve
alegría y nos lleva a casa.

Oremos diciendo: Levántanos, oh
Dios, nuestra salvación

Somos niños que a
veces lloran.

Levántanos, oh
Dios, nuestra
salvación

Somos
adolescentes que
se sienten
inseguros.

Levántanos, oh
Dios, nuestra
salvación



Somos jóvenes que
muchos adultos
desprecian.

Levántanos, oh
Dios, nuestra
salvación

Somos adultos que
se han
equivocado.

Levántanos, oh
Dios, nuestra
salvación

Somos ancianos
que aún quieren
soñar.

Levántanos, oh
Dios, nuestra
salvación

VIII estación

Jesús encuentra a las mujeres de
Jerusalén

Evangelio según san Lucas (23,27-31)

Lo seguían muchos del pueblo y un
buen número de mujeres, que se
golpeaban el pecho y se lamentaban
por él. Pero Jesús, volviéndose hacia
ellas, les dijo: «¡Hijas de Jerusalén!,
no lloren por mí; lloren más bien por
ustedes y por sus hijos. Porque se
acerca el tiempo en que se dirá:
“¡Felices las estériles, felices los senos



que no concibieron y los pechos que
no amamantaron!” Entonces se dirá
a las montañas: “¡Caigan sobre
nosotros!”, y a los cerros:
“¡Sepúltennos!” Porque si así tratan a
la leña verde, ¿qué será de la leña
seca?».

En las mujeres has reconocido desde
siempre, Jesús, una particular
correspondencia con el corazón de
Dios. Por eso, en la gran multitud del
pueblo que aquel día cambió
dirección y te seguía,
inmediatamente viste a las mujeres y,
una vez más, estableciste con ellas
una conexión especial. La ciudad es
distinta cuando se lleva en el vientre
a sus habitantes, cuando se
amamanta a los niños: en definitiva,
cuando no se conoce solamente el
registro del dominio, sino que las
cosas se viven desde dentro. A las
mujeres que por deber llevan a cabo
el rito de la compasión, tú les golpeas
el corazón. En efecto, es en el



corazón donde se enlazan los
acontecimientos y nacen los
pensamientos y las decisiones. «No
lloren por mí». El corazón de Dios
vibra por su pueblo, genera una
nueva ciudad. «Lloren más bien por
ustedes y por sus hijos». En realidad,
existe un llanto donde todo renace.
Pero son necesarias lágrimas de
reconsideración, de las que no hay
que avergonzarse, lágrimas que no
se pueden esconder en lo íntimo.
Nuestra convivencia herida, oh
Señor, en este mundo hecho trizas,
necesita lágrimas sinceras, no de
circunstancia. De lo contrario, se
realizará lo que predijeron los
apocalípticos: ya no generaremos
nada y todo se derrumbará. En
cambio, la fe mueve montañas. Los
montes y las colinas no se
derrumban sobre nosotros, sino que
en medio a ellos se abre un camino.
Es tu camino, Jesús: un camino en
salida, en el que los apóstoles te



abandonaron, pero tus discípulas
―madres de la Iglesia― te siguieron.

Oremos diciendo: Danos un corazón
materno, Jesús

Has poblado de
santas mujeres la
historia de la Iglesia.

Danos un
corazón
materno,
Jesús

Has repudiado la
prepotencia y el
dominio.

Danos un
corazón
materno,
Jesús

Has reunido y
consolado las
lágrimas de las
madres.

Danos un
corazón
materno,
Jesús

Has confiado a las
mujeres el mensaje
de la resurrección.

Danos un
corazón
materno,
Jesús

Has inspirado en la
Iglesia nuevos

Danos un
corazón



carismas y
sensibilidad.

materno,
Jesús

IX estación

Jesús cae por tercera vez

Evangelio según san Lucas (7,44-49)

[Jesús] dijo a Simón: «¿Ves a esta
mujer? Entré en tu casa y tú no
derramaste agua sobre mis pies; en
cambio, ella los bañó con sus
lágrimas y los secó con sus cabellos.
Tú no me besaste; ella, en cambio,
desde que entré, no cesó de besar
mis pies. Tú no ungiste mi cabeza;
ella derramó perfume sobre mis pies.
Por eso te digo que sus pecados, sus
numerosos pecados, le han sido
perdonados porque ha demostrado
mucho amor. Pero aquel a quien se
le perdona poco, demuestra poco
amor». Después dijo a la mujer: «Tus
pecados te son perdonados». Los
invitados pensaron: «¿Quién es este



hombre, que llega hasta perdonar los
pecados?».

No sólo una o dos veces, tú caes de
nuevo, Jesús. Te caías cuando eras
niño, como todo niño. Así abarcaste y
acogiste nuestra humanidad, que cae
una y otra vez. Si el pecado nos aleja,
tu existir sin pecado te acerca a todo
pecador, te une indisolublemente a
las caídas. Y esto mueve a la
conversión. Escándalo para quien
toma distancia de los demás y de sí
mismo. Escándalo para quien vive
dividido en dos, entre lo que debería
ser y lo que realmente es. En tu
misericordia, Jesús, cae toda
hipocresía. Las máscaras, las
fachadas hermosas no sirven más.
Dios ve el corazón. Ama el corazón.
Enciende el corazón. Y de esta
manera me levantas y me colocas en
caminos nunca antes recorridos,
audaces, generosos. ¿Quién eres,
Jesús, que perdonas también los
pecados? De nuevo caído por tierra,



en el camino de la cruz, eres el
Salvador de esta tierra nuestra. No
sólo la habitamos, sino que hemos
sido plasmados con ella. Tú, por
tierra, nos sigues modelando, como
un hábil alfarero.

Oremos diciendo: Nosotros somos
arcilla en tus manos

Cuando las cosas
parecen no poder
cambiar, acuérdate de
nosotros:

Nosotros
somos
arcilla en
tus manos

Cuando de los
conflictos no se ve el
final, acuérdate de
nosotros:

Nosotros
somos
arcilla en
tus manos

Cuando la tecnología
nos engaña
haciéndonos creer
omnipotentes,
acuérdate de nosotros:

Nosotros
somos
arcilla en
tus manos

Cuando los éxitos nos
despeguen de la tierra,
acuérdate de nosotros:

Nosotros
somos



arcilla en
tus manos

Cuando nos preocupa
más la apariencia que
el corazón, acuérdate
de nosotros:

Nosotros
somos
arcilla en
tus manos

X estación

Jesús es despojado de sus vestiduras

Libro de Job (1,20-22)

Entonces Job se levantó y rasgó su
manto; se rapó la cabeza, se postró
con el rostro en tierra y exclamó:
«Desnudo salí del vientre de mi
madre, y desnudo volveré allí. El
Señor me lo dio y el Señor me lo
quitó: ¡bendito sea el nombre del
Señor!». En todo esto, Job no pecó ni
dijo nada indigno contra Dios.

No te desnudas, te desnudan. La
diferencia está clara para todos
nosotros, Jesús. Sólo quien nos ama
puede acoger nuestra desnudez entre



sus manos y en su mirada. Tememos,
en cambio, la mirada de quien no nos
conoce y sólo sabe poseer. Estás
desnudo y expuesto a todos, pero tú
transformas incluso la humillación
en familiaridad. Quieres revelarte
íntimo incluso a quien te destruye,
miras a quien te desnuda como a una
persona amada que el Padre te ha
dado. Aquí hay más que la paciencia
de Job, incluso más que su fe. En ti
está el Esposo que se deja tomar,
tocar y trueca todo en bien. Nos dejas
tus vestiduras, como reliquias de un
amor consumado. Están en nuestras
manos, porque has estado en casa,
has estado con nosotros. Nosotros
tomamos tus vestiduras y ahora las
echamos a suerte, pero la suerte,
aquí, no favorece a uno, sino a todos.
Nos conoces uno a uno, para salvar a
todos, todos, todos. Y si la Iglesia te
parece hoy como una vestidura
rasgada, enséñanos a recoser nuestra
fraternidad, fundada sobre tu
entrega. Somos tu cuerpo, tu túnica



indivisible, tu Esposa. Lo somos
juntos. Para nosotros la suerte ha
caído en un lugar de delicias,
estamos contentos con nuestra
herencia (cf. Sal 16,6).

Oremos diciendo: Concede a tu Iglesia
paz y unidad

Señor Jesús, que ves
divididos a tus
discípulos.

Concede a tu
Iglesia paz y
unidad

Señor Jesús, que
llevas las heridas de
nuestra historia.

Concede a tu
Iglesia paz y
unidad

Señor Jesús, que
conoces la fragilidad
de nuestro amor.

Concede a tu
Iglesia paz y
unidad

Señor Jesús, que nos
quieres miembros de
tu Cuerpo.

Concede a tu
Iglesia paz y
unidad

Señor Jesús, que
vistes la túnica de la
misericordia.

Concede a tu
Iglesia paz y
unidad

XI estación



Jesús es clavado en la cruz

Evangelio según san Lucas
(23,32-34a)

Con él llevaban también a otros dos
malhechores, para ser ejecutados.
Cuando llegaron al lugar llamado
«del Cráneo», lo crucificaron junto
con los malhechores, uno a su
derecha y el otro a su izquierda.
Jesús decía: «Padre, perdónalos,
porque no saben lo que hacen».

Nada nos asusta más que la
inmovilidad. Y tú estás clavado,
inmovilizado, bloqueado. Lo estás,
pero junto a otros, nunca solo; estás
determinado a revelarte también en
la cruz como el Dios con nosotros. La
revelación no se detiene, no se clava.
Tú, Jesús, nos muestras que en
cualquier circunstancia hay una
decisión que tomar. Y este es el
vértigo de la libertad. Ni siquiera en
la cruz estás neutralizado, tú decides
para quién estás ahí. Tú prestas



atención tanto a uno como a otro de
los que están crucificados contigo;
dejas deslizar los insultos de uno y
acoges la invocación del otro. Tú
prestas atención a quien te crucifica
y sabes leer el corazón de quien no
sabe lo que hace. Tú prestas atención
al cielo, lo quisieras más claro, pero
rasgas la barrera de la oscuridad con
la luz de la intercesión. Clavado, de
hecho, intercedes, te pones en medio
de las partes, entre los opuestos. Y los
llevas a Dios, porque tu cruz derriba
los muros, cancela las deudas, anula
las sentencias, establece la
reconciliación. Eres el verdadero
Jubileo. Conviértenos a ti, Jesús, que
clavado todo lo puedes.

Oremos diciendo: Enséñanos a amar

Cuando nos sentimos
con fuerzas y cuando
parece que nos faltan.

Enséñanos
a amar

Enséñanos
a amar



Cuando nos vemos
inmovilizados por leyes
y decisiones injustas.

Cuando nos vemos
contrastados por quien
no quiere la verdad y la
justicia.

Enséñanos
a amar

Cuando estamos
tentados de perder la
esperanza.

Enséñanos
a amar

Cuando se dice que “no
hay nada más que
hacer”.

Enséñanos
a amar

XII estación

Jesús muere en la cruz

Evangelio según san Lucas
(23,44b-49)

El sol se eclipsó […] El velo del
Templo se rasgó por el medio. Jesús,
con un grito, exclamó: «Padre, en tus
manos encomiendo mi espíritu». Y
diciendo esto, expiró. Cuando el



centurión vio lo que había pasado,
alabó a Dios, exclamando:
«Realmente este hombre era un
justo». Y la multitud que se había
reunido para contemplar el
espectáculo, al ver lo sucedido,
regresaba golpeándose el pecho.
Todos sus amigos y las mujeres que
lo habían acompañado desde Galilea
permanecían a distancia,
contemplando lo sucedido.

En el Calvario, ¿dónde estamos
nosotros?, ¿bajo la cruz?, ¿a cierta
distancia?, ¿lejos? O tal vez, como los
apóstoles, ya no estamos. Tú expiras,
y este respiro, último y primero, sólo
pide ser acogido. Señor Jesús, orienta
nuestros caminos hacia tu don. No
permitas que tu soplo de vida se
disipe. Nuestra oscuridad busca luz.
Nuestros templos quieren
permanecer definitivamente
abiertos. Ahora el Santo ya no está
detrás del velo, su secreto se ofrece a
todos. Lo percibe un militar, que



observando de cerca cómo mueres
reconoce un nuevo tipo de fuerza. Lo
comprende la multitud que había
gritado contra ti; antes estaba
distante, pero ahora encuentra el
espectáculo de un amor jamás visto,
de una belleza que la hace volver a
creer. A quienes te ven morir, Señor,
tú les das el tiempo de volver,
golpeándose el pecho, golpeándose el
corazón, para que su dureza se haga
pedazos. A nosotros, Jesús, que
frecuentemente te miramos todavía
desde lejos, concédenos vivir
acordándonos de ti, para que un día,
cuando vengas, también la muerte
nos encuentre vivos.

Oremos diciendo: ¡Ven, Espíritu
Santo!

Nos hemos mantenido a
distancia de las llagas del
Señor.

¡Ven,
Espíritu
Santo!



Ante el hermano caído
hemos mirado hacia otro
lado.

¡Ven,
Espíritu
Santo!

Los misericordiosos y los
pobres en el espíritu
parecen unos
perdedores.

¡Ven,
Espíritu
Santo!

Creyentes y no creyentes
están frente al
crucificado.

¡Ven,
Espíritu
Santo!

El mundo entero busca
comenzar de nuevo.

¡Ven,
Espíritu
Santo!

XIII estación

Jesús es bajado de la cruz

Evangelio según san Lucas
(23,50-53a)

Llegó entonces un miembro del
Consejo, llamado José, hombre recto
y justo, que había disentido con las
decisiones y actitudes de los demás.
Era de Arimatea, ciudad de Judea, y



esperaba el Reino de Dios. Fue a ver
a Pilato para pedirle el cuerpo de
Jesús. Después [lo bajó] de la cruz.

Finalmente, tu cuerpo está en las
manos de un hombre bueno y justo.
Tú estás envuelto en el sueño de la
muerte, Jesús, pero el que se hace
cargo de ti es un corazón vivo, que
ha hecho una elección. José no era de
aquellos que dicen y no hacen.
“Había disentido con las decisiones y
actitudes de los demás”, dice el
Evangelio. Y esto es una buena
noticia: te abraza, Jesús, uno que no
ha abrazado la opinión común. Se
hace cargo de ti uno que ha asumido
las propias responsabilidades. Estás
en tu sitio, Jesús, en el seno de José
de Arimatea, que “esperaba el Reino
de Dios”. Estás en tu sitio entre quien
espera todavía, entre quien no se
resigna a pensar que la injusticia es
inevitable. Tú rompes la cadena de lo
ineludible, Jesús. Rompes los
automatismos que destruyen la casa



común y la fraternidad. A quienes
esperan tu Reino les das el valor de
presentarse a las autoridades, como
Moisés al Faraón, como José de
Arimatea a Pilatos. Nos habilitas para
grandes responsabilidades, nos haces
audaces. Así, aun estando muerto,
sigues reinando. Y para nosotros,
Jesús, servirte es reinar.

Oremos diciendo: Servirte es reinar

Dando de comer a los
hambrientos.

Servirte es
reinar

Dando de beber a los
sedientos.

Servirte es
reinar

Vistiendo al desnudo.
Servirte es
reinar

Hospedando a los
forasteros.

Servirte es
reinar

Visitando a los
enfermos.

Servirte es
reinar

Visitando a los
encarcelados.

Servirte es
reinar



Enterrando a los
muertos.

Servirte es
reinar

XIV estación

Jesús es colocado en el sepulcro

Evangelio según san Lucas
(23,53b-56)

Lo envolvió en una sábana y lo
colocó en un sepulcro cavado en la
roca, donde nadie había sido
sepultado. Era el día de la
Preparación, y ya comenzaba el
sábado. Las mujeres que habían
venido de Galilea con Jesús siguieron
a José, observaron el sepulcro y
vieron cómo había sido sepultado.
Después regresaron y prepararon los
bálsamos y perfumes, pero el sábado
observaron el descanso que
prescribía la Ley.

En un sistema que nunca se detiene,
Jesús, tú vives tu sábado. Lo viven
también las mujeres, a las que



aromas y perfumes quisieran ya
hablar de resurrección. Enséñanos a
no hacer nada, cuando únicamente
se nos pide esperar. Edúcanos en los
tiempos de la tierra, que no son los
del artificio. Colocado en el sepulcro,
Jesús, compartes la condición que
nos acomuna a todos y alcanzas los
abismos que tanto nos asustan. Ves
cómo los rehuimos, multiplicando
nuestras actividades. Giramos
frecuentemente en círculos, pero el
sábado brilla con sus luces, nos
educa y nos pide descanso. Vida
divina, vida a la medida del hombre,
la que conoce la paz del sábado.
«Cada uno se sentará bajo su parra y
bajo su higuera, sin que nadie lo
perturbe» (Mi 4,4), profetizaba
Miqueas. Y Zacarías se hace eco de
esta palabra: «Aquel día –oráculo del
Señor de los ejércitos– ustedes se
invitarán unos a otros debajo de la
parra y de la higuera» (Za 3,10).
Jesús, que pareces dormir en un
mundo tempestuoso, llévanos a todos



a la paz del sábado. Entonces la
creación entera nos parecerá muy
buena y hermosa, destinada a la
resurrección. Y habrá paz para tu
pueblo y entre todas las naciones.

Oremos diciendo: Que venga tu paz

Para la tierra, el aire y
el agua.

Que venga
tu paz

Para los justos y los
injustos.

Que venga
tu paz

Para quien es invisible
y carece de voz.

Que venga
tu paz

Para quien no tiene
poder ni dinero.

Que venga
tu paz

Para quien espera un
brote justo.

Que venga
tu paz

Invocación final

«“Laudato si’, mi’ Signore” – “Alabado
seas, mi Señor”, cantaba san
Francisco de Asís. En ese hermoso
cántico nos recordaba que nuestra
casa común es también como una



hermana […]. Esta hermana clama
por el daño que le
provocamos» (Carta enc. Laudato si’,
1-2).

«“Fratelli tutti”, escribía san
Francisco de Asís para dirigirse a
todos los hermanos y las hermanas, y
proponerles una forma de vida con
sabor a Evangelio» (Carta enc. 
Fratelli tutti, 1).

«“Nos amó”, dice san Pablo
refiriéndose a Cristo […], para
ayudarnos a descubrir que de ese
amor nada “podrá
separarnos”» (Carta enc. Dilexit nos,
1).

Hemos recorrido la vía de la Cruz;
nos hemos dirigido al amor del que
nada podrá separarnos. Ahora,
mientras el Rey duerme y un gran
silencio cubre toda la tierra,
haciendo nuestras las palabras de
san Francisco invoquemos el don de
la conversión del corazón.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html


¡Oh alto y glorioso Dios!,

ilumina las tinieblas de mi corazón.

Concédeme fe recta,

esperanza cierta,

caridad perfecta

y humildad profunda.

Concédeme, Señor, sabiduría y
discernimiento

para cumplir tu santa voluntad.
Amén.

Libreria Editrice Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/via-crucis-
papa-francisco-2025/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/via-crucis-papa-francisco-2025/
https://opusdei.org/es-pr/article/via-crucis-papa-francisco-2025/
https://opusdei.org/es-pr/article/via-crucis-papa-francisco-2025/

	Via Crucis del Papa Francisco (2025)

