
opusdei.org

Ve y haz tú lo mismo
(IV): Llamados a
escuchar

En un mundo donde la
comunicación es un valor en
alza, al alcance de un clic, el
verdadero diálogo puede ser
cada vez más difícil de
conseguir. También en esto los
cristianos tenemos el ejemplo
de Jesús, que sale al encuentro
de quienes piensan distinto y
acoge a las personas, por
encima de desencuentros o
errores.



12/03/2024

Los Evangelios relatan varios de los
diálogos de Jesús con distintas
personas, aunque podemos imaginar
muchos otros. Uno de los más
conmovedores que se nos presentan
es su conversación a solas con la
mujer samaritana, junto a un pozo.
Los apóstoles se asombran al
regresar del pueblo al que habían ido
a buscar comida y encontrar al
Maestro hablando con una mujer,
una que ha ido sola a por agua, a
mediodía, en vez de acudir con las
demás mujeres del pueblo en
momentos más frescos. Ella misma
está sorprendida de que Él le dirija la
palabra, ya que, como explica el
evangelista, “los judíos no se tratan
con los samaritanos” (Jn 4, 9). En esta
escena, Jesús nos enseña a
interesarnos por todos. Con refinada
ternura, la guía suavemente hacia la



verdad. No ignora sus creencias
erróneas o sus acciones pecaminosas,
pero tampoco la condena, acusa o
presiona. Reconociendo la fe que
tienen en común y escuchando su
explicación de lo que ella cree,
simplemente responde dando
testimonio de la verdad de la
revelación y, sobre todo, de la
dignidad y el valor que cada persona
tiene a sus ojos.

Una conversación cara a cara

Tal vez hayas tenido una experiencia
similar: ser escuchado y tomado en
serio por alguien, incluso estando en
desacuerdo. Quizás esa persona
permitió que te expresaras y
explicaras tu pensamiento,
escuchando atentamente tu punto de
vista, sin interrumpirte ni
impacientarse. Tal vez hizo
preguntas que, aunque eran
desafiantes y claramente provenían
de una posición distinta, estaban



formuladas con verdadero respeto y
genuino interés, demostrando así
una escucha atenta.

Puede que te impactara su
disposición a cambiar de opinión, a
aprender de lo que tenías que decir;
ver que una persona puede tener sus
propias ideas y a la vez sostenerlas
con humildad y una cierta gracia que
invitan a un clima de mutuo respeto.
No es que tu interlocutor no tuviera
una opinión sobre el tema, o que
cambiara su postura para coincidir
con la tuya, sino que mostraba
estima hacia tu persona: demostró
que le importabas, incluso anque no
te convenciera de nada más. Esta
actitud puede incluso haberte dado
nuevo ánimo, no solo para formar y
expresar tus propios juicios, sino
también para permitir que tus
creencias sean confrontadas por las
de otros. Al ser escuchado, te sentiste
animado a escuchar a los demás. El
verdadero diálogo es contagioso.



Quizás la discusión fuera sobre algo
intrascendente, como, por ejemplo, si
una serie en particular merece la
pena. Eres un gran fan, pero con
exquisito tacto la otra persona logró
expresar delicadamente su
desacuerdo sin que te sintieras
insultado. O puede que haya sido
sobre un tema más serio, de política
o economía. Hay muchas formas
válidas de organizar la sociedad:
desarrollar y promover una posición
en lo que podríamos llamar la esfera
'temporal' es signo de una madurez
humana saludable, pero poder
escuchar y aprender desde la
posición de otros es aún mejor. Hay
algunos problemas que trascienden
lo temporal, como cuestiones
religiosas o éticas. Si este fue el tema
de conversación, entonces había una
verdad objetiva en juego. Pero de
alguna manera tu interlocutor no
solo mantuvo un desacuerdo
tranquilo, sino también una



consideración reflexiva hacia lo que
tenías que decir.

Sea cual sea el tema en cuestión, esta
persona te comunicó la verdad más
importante de todas: que eres
importante, que tienes valor, que
eres amado. “No somos el producto
casual y sin sentido de la evolución.
Cada uno de nosotros es el fruto de
un pensamiento de Dios. Cada uno de
nosotros es querido, cada uno es
amado, cada uno es necesario”[1]. El
hecho de que cada persona es creada
por amor es la primera verdad que
todos estamos llamados a abrazar y
la primera verdad que estamos
llamados a compartir con los demás.
Al hablar sobre esta hermosa
realidad de la dignidad humana, la
constitución Gaudium et Spes explica:
“[El hombre] existe pura y
simplemente por el amor de Dios,
que lo creó, y por el amor de Dios,
que lo conserva. Y sólo se puede
decir que vive en la plenitud de la



verdad cuando reconoce libremente
ese amor y se confía por entero a su
Creador”[2].

Diálogo: juntos hacia la verdad

El verdadero diálogo se establece
cuando dos personas que hablan
entre sí buscan la verdad. Cada uno
tiene su propia perspectiva y
experiencia, y aunque esto haya
cuajado en una convicción fuerte, el
diálogo no construye muros; al
contrario, se caracteriza por la
apertura al otro y el deseo de
aprender de él. Esto se debe a que el
diálogo genuino está motivado por el
deseo de acercarse cada vez más a la
verdad, y si es posible, con los demás.

No nos involucramos en el diálogo
para defender nuestras opiniones o
convencer a otros, sino para caminar
juntos hacia la verdad. Como dijo el
papa Francisco en el Día Mundial de
las Comunicaciones: “Necesitamos
resolver las diferencias mediante



formas de diálogo que nos permitan
crecer en la comprensión y el
respeto. La cultura del encuentro
requiere que estemos dispuestos no
sólo a dar, sino también a recibir de
los otros”[3]. Eso significa estar
abiertos a recibir cualquier luz que
pueda venir de la otra persona, bien
porque contribuye positivamente a
nuestro conocimiento, bien porque
revela una grieta en nuestra postura
de la que no éramos conscientes. “Y
tratando de comprender a los demás,
de entender sus puntos de vista, se
descubren aspectos verdaderos que
no se habían considerado, se afinan
mejor las propuestas y, en definitiva,
se hace uno más comprensible. Si, en
cambio, el trabajo de comunicación
ignora las preguntas o perplejidades
del otro, el monólogo suplanta al
diálogo”[4].

Curiosamente, el primer
mandamiento, tanto en la ley judía
como en la enseñanza de Jesús a los



cristianos, comienza con un verbo
imperativo que precede al propio
mandamiento: “Escucha, Israel” (Dt
2, 4 y Mc 12, 19). El amor a Dios y el
amor a los demás implican
necesariamente abrir los oídos, estar
atentos a la palabra de Dios y a las
necesidades de quienes nos rodean.

Si la verdad misma es nuestro más
alto motivo para el diálogo, nunca
podemos descuidar una de las
mayores verdades de todas: el amor
de Dios por la persona con la que
estamos tratando. Por mucho bien
que esperemos hacer al convencer a
alguien de la verdad sobre cualquier
tema en particular, no podemos
hacerlo a expensas de la verdad
sobre su dignidad como persona.
Independientemente de lo que esté
en discusión, nuestro respeto hacia
los demás no puede depender de que
estén de acuerdo con nosotros.
Nuestro modo de tratar a las
personas dice más que cualquier



argumento y debería hablar sobre su
dignidad personal como hijos de
Dios. “El ser humano debe ser
respetado con devoción religiosa.
Debemos tratarnos unos a otros con
aquel sentido de temor reverencial
que sentimos cuando estamos en
presencia de lo sagrado, porque eso
somos los seres humanos: seres
creados a imagen de Dios (cfr. Gn 1,
27)”[5].

La responsabilidad de ser libres

Esta realidad de la dignidad humana
es la base misma de la libertad,
incluyendo la libertad de opinión y
expresión, así como la libertad
religiosa y de conciencia.
Precisamente porque cada persona
es creada por Dios como un
individuo único, y también con su
propia libertad humana, podemos
discrepar unos de otros en lo que
consideramos verdadero. Que de esta
libertad resulte una gran diversidad



de opiniones y enfoques sobre las
cosas, evidencia que el ser humano
es de alguna manera trascendente, y
no está determinado por algún
impulso básico o instinto que todos
tengamos en común. “Cuando se
comprende a fondo el valor de la
libertad, cuando se ama
apasionadamente este don divino del
alma, se ama el pluralismo que la
libertad lleva consigo”[6]. La
diversidad es algo digno de celebrar
en la medida en que es una
expresión de libertad, porque la
libertad misma es algo que debe ser
amado y protegido.

Paradójicamente, esta libertad, que
surge de nuestra dignidad humana,
es una libertad que estamos
obligados a usar por nuestra misma
naturaleza, por estar “dotados de
razón y de voluntad libre, y
enriquecidos por tanto con una
responsabilidad personal”[7].
Podemos y debemos tomar una



postura en las muchas “cosas dejadas
por Dios a la libre discusión de los
hombres […] por ejemplo, en
relación a las diversas opiniones
filosóficas, de ciencia económica o de
política, a las corrientes artísticas y
culturales, a los problemas de su vida
profesional o social, etc.”[8]. En estas
cuestiones, san Josemaría siempre
animaba a los católicos a defender
“la libertad personal que los laicos
tienen para tomar, a la luz de los
principios enunciados por el
Magisterio, todas las decisiones
concretas de orden teórico o práctico
[...] que cada uno juzgue en
conciencia más convenientes y más
de acuerdo con sus personales
convicciones y aptitudes humanas”[9].

Si bien esta es una libertad que todos
disfrutan, pertenece de manera
especial a los laicos, cuyas diversas
vocaciones personales tienen en
común la misión de santificar el
mundo desde dentro. A los cristianos



corrientes Dios nos habla a través de
las circunstancias y relaciones de
nuestra vida diaria, y compartimos
esta verdad con los demás a través
de nuestras conversaciones,
amistades y trabajo, llevando así a
Cristo a la cima de todas las
actividades humanas. Sin embargo,
estas actividades del ámbito secular,
por su naturaleza, generalmente
pueden llevarse a cabo de muchas
maneras, y en la medida en que sean
compatibles con la verdad, todas son
igualmente válidas. “El cristiano
debe reconocer la legítima pluralidad
de opiniones temporales
discrepantes”[10]. O, como le gustaba
repetir a san Josemaría, “no hay
dogmas en las cosas temporales”[11].

Donde sea que Dios nos haya
colocado, podemos estar seguros de
encontrar a muchas personas
buenas, católicas o no, que proponen
soluciones y enfoques diferentes,
pero también legítimos, para



promover el bien común. Por
supuesto, esto no significa que
debamos simplemente adoptar las
ideas del prójimo sin pensar, o peor
aún, no adoptar ninguna posición.
Esto sería menospreciar nuestra
propia libertad y privar al mundo de
la contribución que podríamos
hacer. Además, si no contribuimos a
la gran diversidad de opiniones que
están en línea con la verdad, aquellas
que no aciertan pueden convertirse
en las más ruidosas y populares. “Los
hijos de Dios, ciudadanos de la
misma categoría que los otros, hemos
de participar sin miedo en todas las
actividades y organizaciones
honestas de los hombres, para que
Cristo esté presente allí. Nuestro
Señor nos pedirá cuenta estrecha si,
por dejadez o comodidad, cada uno
de nosotros, libremente, no procura
intervenir en las obras y en las
decisiones humanas, de las que
dependen el presente y el futuro de
la sociedad”[12]. Al mismo tiempo,



aunque somos libres, y tenemos la
responsabilidad personal de
participar en los debates del mundo
que nos rodea y establecer y
promover nuestra propia posición, lo
mismo es cierto para nuestro
prójimo.

Libertad y error

Esta libertad tiene lugar en cualquier
diálogo entre personas, incluso
cuando la verdad está en juego.
Tenemos la suerte de ser seres libres
e inteligentes, y la “mala suerte” de
que nuestra inteligencia es limitada,
por lo que al afrontar cuestiones
contingentes, difíciles, o que
dependen del tiempo, espacio o
sensibilidad humana el resultado es
una amplia variedad de opiniones.

La libertad es lo que nos permite
pensar que el helado de vainilla es
mejor que el de chocolate, o que una
república es mejor que una
monarquía. Sin embargo, también



nos permite creer en algo
objetivamente falso, como que la
venganza está justificada o incluso
que Dios no existe. La ignorancia y el
error pueden tener el uso de la
libertad en su raíz, ya que podemos
hacer mal uso de este gran regalo. En
este caso, sin embargo, las
diferencias sobre lo que sabemos y
creemos no son solo una expresión
de libertad, sino que también pueden
ser una manifestación de la
limitación humana y a veces del
pecado. Por eso no es la diferencia en
sí misma lo que amamos, sino la
libertad. ¿Deberíamos realmente
defender la libertad incluso cuando
sabemos que podría llevar al error e
incluso al pecado? De hecho, Dios
mismo ha amado nuestra libertad
hasta tal punto que nos da la libertad
incluso aunque nos aferremos
voluntariamente al error.

Es importante distinguir que la
esencia de la libertad no consiste en



la posibilidad de equivocarse.
Podríamos incluso caer en la
tentación de hacer lo opuesto a lo
que sabemos que es bueno, en un
intento de afirmar nuestra
independencia. Sin embargo, la
verdadera libertad es aquella que
encuentra la verdad y actúa en
consecuencia. Lo contrario sería caer
en ataduras que nos incapacitan para
ver, elegir y disfrutar con lo
verdadero y bueno.

Por tanto, amar y defender la
libertad de cada persona –no solo
para tener una opinión que no
compartimos, sino también para
aferrarse a una creencia errónea– no
es lo mismo que amar o defender el
error en sí mismo. El relativismo
moral es fingir que no hay verdad y
por lo tanto lo que uno piensa no
importa realmente, o que todo lo que
uno considera verdadero es igual y lo
que importa es que uno lo piensa.
Podríamos estar tentados a pensar



que lo caritativo ante las diferencias
es ser indiferente, adoptar la actitud
de “tú tienes tu verdad y yo tengo la
mía”. Pero la verdadera caridad
nunca es indiferente. La caridad
busca el bien del otro. Sabe que el
respeto es el único camino para que
cada uno pueda llegar a la verdad, y
que la meta es gozar juntos de la
libertad que nos da conocer y amar a
Dios.

Porque los demás nos importan, no
solo queremos acercarnos cada vez
más a la verdad, sino que también
queremos esto para ellos. Sabemos
que la verdad los hará aún más
libres (cfr. Jn 8, 32). Y así, sin negar la
libertad de los demás, estamos
dispuestos a hacer lo que podamos
para ayudarlos, siempre abiertos a
recibir ayuda de su parte también.
“La verdad debe buscarse de modo
apropiado a la dignidad de la
persona humana y a su naturaleza
social, es decir, mediante una libre



investigación, sirviéndose del
magisterio o de la educación, de la
comunicación y del diálogo, por
medio de los cuales unos exponen a
otros la verdad que han encontrado o
creen haber encontrado, para
ayudarse mutuamente en la
búsqueda de la verdad; y una vez
conocida ésta, hay que aceptarla
firmemente con asentimiento
personal”[13]. Por nuestra dignidad
humana, cada uno de nosotros es
libre en la búsqueda de la verdad, y
lo que elijamos creer es nuestra
propia elección libre, pero
dependemos unos de otros, del
diálogo y de comprometernos y
acompañarnos libremente en la
búsqueda.

Hijos de Dios

Comentando las palabras de Jesús:
“La verdad os hará libres” (Jn 8, 32),
San Josemaría amplió: “¿Qué verdad
es ésta, que inicia y consuma en toda



nuestra vida el camino de la
libertad? Os la resumiré [...]: saber
que hemos salido de las manos de
Dios, que somos objeto de la
predilección de la Trinidad
Beatísima, que somos hijos de tan
gran Padre. [...] No lo olvidéis: el que
no se sabe hijo de Dios, desconoce su
verdad más íntima”. Esta es nuestra
identidad fundamental, más
profunda que la posición que
establecemos sobre cualquier tema.
Sin importar cuán diferentes sean
nuestras opiniones, esto también es
cierto para nuestro interlocutor.
Podemos vivir y transmitir esta
verdad cuando participamos en el
diálogo en el espíritu que Cristo nos
ha enseñado.

Así, nos vamos identificando con
Cristo, quien, por ser Dios, era
infinitamente libre. No porque
pudiera elegir el mal, sino porque
disfrutaba del bien. También los
ángeles y los santos nos han



precedido en este camino de libertad.
Cada uno desde su carácter, sus
gustos e intereses, su trabajo, su
época… unidos en el amor a Dios y a
los demás.

-------

Es posible que hayas tenido la
experiencia de alguien que se negó a
escucharte. O dio la impresión de
escuchar, aunque impacientemente,
mientras que en realidad estaba
ansioso de que dejaras de hablar,
preparándose como un león a punto
de atacar para destrozar cada uno de
tus puntos, uno por uno. Tal vez
notaste que tus instintos entraron en
juego, se aceleraron tus latidos y te
aumentó la tensión en el pecho.
Sentiste la urgencia de gritar y
defender tu posición. Quizás tu
interlocutor fue realmente agresivo o
hizo del asunto algo personal.
Probablemente lo último que te
apetecía hacer era ser comprensivo.



Pero la caridad requiere
comprensión en todas las
circunstancias, una comprensión que
comunica el amor de Dios. Si sientes
que esto está más allá de ti, tienes
razón. “Porque si amáis a los que os
aman, ¿qué mérito tenéis? También
los pecadores aman a los que los
aman. Y si hacéis bien a los que os
hacen bien, ¿qué mérito tenéis?
También los pecadores hacen lo
mismo” (Lc 6, 32-33). Dialogar con
aquellos que piensan como uno
mismo, escuchar a aquellos que nos
escuchan, es natural. Pero a veces ser
comprensivo es realmente
sobrenatural, un testimonio de Dios
actuando en nosotros como sus
instrumentos, trayendo su ternura y
afecto, “porque Él mismo es
bondadoso con los malvados y
desagradecidos” (Lc 6, 35). Es
tratando a los demás según su
dignidad como hijos de Dios que
nosotros mismos seremos “hijos del
Altísimo” (Lc 6, 35).



[1] Benedicto XVI, Homilía en la misa
de inicio del ministerio petrino, 24 de
abril de 2005.

[2] Gaudium et Spes, n. 19.

[3] Mensaje del Santo Padre Francisco
para la XLVIII Jornada Mundial de
las Comunicaciones, 1 de junio de
2014.

[4] Fernando Ocáriz, Discurso en la
clausura del XI Seminario
Profesional de Oficinas de
Comunicación de la Iglesia, 19 de
abril de 2018.

[5] Conferencia episcopal
estadounidense, Justicia económica
para todos, 1986, n. 28.

[6] San Josemaría, Conversaciones, n.
98.

[7] Dignitatis Humanae, n. 2.



[8] Conversaciones, n. 12.

[9] Idem.

[10] Gaudium et Spes, n. 75.

[11] “Las riquezas de la fe”, ABC,
Madrid, 2 de noviembre de 1969.

[12] “Las riquezas de la fe”, ABC,
Madrid, 2 de noviembre de 1969.

[13]Dignitatis Humanae, n. 3.

Stacey Hope-Bailie

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/ve-y-haz-tu-lo-
mismo-iv-llamados-a-escuchar/

(16/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-iv-llamados-a-escuchar/
https://opusdei.org/es-pr/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-iv-llamados-a-escuchar/
https://opusdei.org/es-pr/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-iv-llamados-a-escuchar/

	Ve y haz tú lo mismo (IV): Llamados a escuchar

