
opusdei.org

“¡Vale la pena!” (I):
Una fuerza que
conquista el tiempo

La fidelidad es la virtud que
surge en medio de las
relaciones entre personas –y
por eso también con Dios–
cuando una confía en el amor
de la otra.

01/08/2022

«¿Quién no echa una mirada al sol
cuando atardece? ¿Quién quita sus
ojos del cometa cuando estalla?
¿Quién no presta oídos a una



campana cuando por algún hecho
tañe?». Estas preguntas se hacía un
poeta inglés del siglo XVII al
reconocer que dirigimos nuestra
atención hacia aquellos sucesos –
como el firmamento o la música– no
como algo impersonal, como si
surgiera del azar. Al detectar que
detrás de todas esas experiencias
siempre hay alguien, un otro
involucrado, al vislumbrar que
siempre esconden una relación, al
menos ofrecida, concluía: «Ningún
hombre es una isla entera por sí
mismo (…). Por eso, nunca preguntes
por quién doblan las campanas;
doblan por ti»[1].

Espiral que es elevada entre dos

Todos componemos un tejido de
relaciones que nos ha acogido y nos
ha sostenido en este mundo. Y es
precisamente allí, en esos vínculos
personales, en donde la fidelidad
puede surgir. Aunque el término 



fidelidad sea utilizado a niveles muy
distintos, «especialmente relevante –
escribe el Prelado del Opus Dei– es
considerar la fidelidad en la relación
entre personas, en su aspecto más
humanamente profundo»[2]. Nos
necesitamos unos a otros no solo
para la supervivencia material, sino
para ser felices. «Por el hecho de ser
animal social, un hombre le debe
naturalmente a otro todo aquello sin
lo cual la conservación de la sociedad
sería imposible», empieza diciendo
santo Tomás de Aquino. Es verdad
que el primer apoyo que requerimos
suele ser de tipo material, o de
supervivencia, pero necesitamos
también sostenernos mutuamente en
nuestro camino hacia el futuro,
sabernos parte de una misma cadena
que se extiende hacia adelante con
esperanza. Por eso, continúa el santo:
«La convivencia humana no sería
posible si los unos no se fían de los
otros»[3].



Se ha dicho que nuestra época se
caracteriza más por la búsqueda
personal de una autonomía total que
por reconocer que nuestras acciones
están ligadas a quienes nos rodean;
se ha dicho también que preferimos
la ilusión de ser totalmente
autosuficientes, antes que
reconocernos necesitados de los
demás. Las actitudes que nos
empujan hacia el aislamiento –y que
encontramos en mayor o menor
medida dentro de nosotros– son una
primera grieta que debemos sortear
al hablar de fidelidad.

Porque, aunque existen algunas
virtudes que no están
inmediatamente involucradas en la
relación directa con otras personas,
como pueden ser la fortaleza o la
templanza, existen virtudes que se
dan solo en las relaciones. La
fidelidad, en particular, es una de
ellas, ya que se trata de un
movimiento de ida y vuelta entre



dos: supone, de un lado, creer que la
otra persona, situada de frente, tiene
buenas intenciones hacia mí; supone
construir la propia vida con la
convicción de que esa otra persona
me quiere ahora y lo seguirá
haciendo en el futuro. En ese sentido,
nace en un primer momento en el
otro, no depende inicialmente de
nosotros mismos; y una virtud así
rompe con nuestra tendencia hacia
la autosuficiencia, invitándonos a
una apertura humilde que, como
señala el Papa Francisco, «siempre
tiene una cuota de riesgo y de osada
apuesta»[4]. Surge entonces un
movimiento que, entre dos, poco a
poco, se eleva en espiral hacia una
vida compartida y feliz. Quien entra
en esta dinámica de la fidelidad está
muy lejos de haber llegado a la
quietud de un destino; más bien,
inicia el vértigo de lo vivo, el
movimiento de quien está en camino,
pero tiene al lado a alguien de quien
fiarse cuando lo necesite. «La



fidelidad es como una fuerza que
conquista el tiempo, no por rigidez o
inercia, sino de un modo creativo»[5].

Teresa de Jesús y Jesús de Teresa

Al seguir los medios de
comunicación, al revisar alguna
encuesta o al considerar nuestras
propias experiencias, quizás nos
veamos impulsados a considerar
como urgente el reto de redescubrir
la belleza de la fidelidad, el bien
humano que esta aporta, la felicidad
de la que es portadora. Notamos la
necesidad de redescubrirla en el
matrimonio, en la familia, en la
relación con Dios y, en general, en
cualquier tipo de relación personal[6].
Para hacerlo, contamos, por un lado,
con la ayuda del Señor. Y, por otro,
con el anhelo de una fidelidad
creativa que detectamos en tantas
personas, también en nosotros
mismos; «una fidelidad que es libre
correspondencia a la gracia de Dios,



vivida con alegría y también con
buen humor»[7]. Nuestro corazón no
se satisface con una vida
absolutamente autónoma, en
soledad, ya que «ninguna vida
humana es una vida aislada, sino que
se entrelaza con otras vidas. Ninguna
persona es un verso suelto»[8]; y
tampoco con una vida estática,
previsible, impropia de lo que está
vivo.

En ocasiones, todo esto puede
parecernos un deseo casi
inalcanzable, algo que está por
encima de nuestras fuerzas. Y no nos
falta algo de razón: cada uno, si
cuenta solamente consigo mismo, es
débil, pues tenemos los pies de barro;
además de que la fidelidad solo
puede surgir entre dos. Pero es
precisamente la experiencia de
nuestra debilidad la que nos
previene de fiarnos únicamente de
nuestros buenos deseos o talentos.
Vienen en nuestra ayuda aquellas



palabras de san Pablo: «Todo lo
puedo en aquel que me
conforta» (Flp 4,13). Dios, con su
amor ofrecido a nosotros antes de
que podamos pedirlo, pase lo que
pase y hagamos lo que hagamos, se
entrega como fuente de nuestra
fidelidad a él y a las demás personas.

Sin embargo, si pensamos en la
experiencia de la fidelidad de Dios en
nuestra vida y en la vida de tantas
personas, podríamos decir que sí
podemos confiar en nosotros
mismos. Cuántas veces, quizás sobre
todo en momentos difíciles, vienen a
nuestra memoria recuerdos de la
confianza que ha tenido el Señor en
nosotros, empezando por nuestro
nacimiento –que estemos vivos es
una elección suya–, para seguir con
nuestro bautismo y con todas las
veces que Dios nos ha mostrado su
amor, su cercanía y su luz en nuestro
camino. Si bien la elección por parte
de Dios ha sido eterna, su confianza



depositada en nosotros se va
realizando en el tiempo: en nuestro
interior va madurando la conciencia
que tenemos de aquel privilegio.

Cuando, en cambio, queremos ser
fieles solo con nuestras fuerzas,
cuando ponemos distancia en
aquella relación que alberga la
fidelidad, dejamos de experimentar
esa confianza de Dios. Entonces
perdemos la memoria de los dones
recibidos, como aquellos viñadores
que olvidaron que trabajaban
porque el dueño salió a buscarles, y
no por méritos propios (cfr. Mt
21,33-46). Nos concentramos,
entonces, en lo costoso e insuficiente
de nuestros esfuerzos. Poco a poco
pueden ir apareciendo las quejas,
breves huidas, infidelidad en lo
pequeño. O aquella distancia puede
también insinuarse de modo más
solapado en el acostumbramiento a
la vida con el Señor, en una lucha
que busca tranquilizar la conciencia,



en la tibieza. Se pierde la novedad
del otro, la sorpresa de su rostro, la
creatividad que siempre porta un ser
personal.

En definitiva, podemos ser fieles
porque Dios confía en nosotros. Así
es como han sido fieles los santos. De
santa Teresa de Ávila se cuenta que
un día, cuando estaba en el
Monasterio de la Encarnación, al
bajar por las escaleras se topó con un
niño que le sonreía. Sorprendida por
ver a un pequeño dentro del
convento, le preguntó: «¿Y tú quién
eres?». A lo que el niño respondió
con otra pregunta: «¿Y quién eres
tú?». La santa, admirada, replicó: «Yo
soy Teresa de Jesús». Y el niño, con
una sonrisa, le dijo: «Pues yo soy
Jesús de Teresa». Una relación así,
entre dos personas, es el ambiente en
el que surge la fidelidad, también la
nuestra de frente a Dios: «El cristiano
no es nunca un hombre solitario,
puesto que vive en un trato continuo



con Dios, que está junto a nosotros y
en los cielos»[9].

Fidelidad de hijos de Dios

«La virtud de la fidelidad está
profundamente unida al don
sobrenatural de la fe, llegando a ser
expresión de la solidez que
caracteriza a quien ha puesto en Dios
el fundamento de toda su vida», dice
Benedicto XVI. Y continúa: «En la fe
encontramos de hecho la única
garantía de nuestra estabilidad (cfr.
Is 7,9), y solo a partir de ella podemos
también nosotros ser
verdaderamente fieles»[10]. Habiendo
considerado la fidelidad de Dios, que
antecede a la que queremos para
nosotros, podemos enunciar tres
ámbitos en los cuales podemos
fortalecer nuestra fidelidad:
experimentar la alegría de
pertenecer al Padre, en Cristo, como
personas libres; hacer cada vez más
profunda nuestra identificación



personal con su voluntad, también
personal, que es siempre un regalo
para nosotros; y vivir la relación
fraterna que surge entre quienes
quieren ser fieles.

Primero, pertenecemos a Dios; pero
no como algo inerte, sino como seres
vivos, como personas libres, capaces
tanto de amar como de abrirse al
amor de otro. Y Dios se nos ha dado
también personalmente, en su amor
trinitario. Entonces deseamos
conocer cada vez más al Señor y a
nosotros mismos para, así, gozar,
padecer, trabajar y relacionarnos con
los demás empapados de esa filiación
divina. Como en el sueño de la escala
de Jacob, según la interpretación de
san Juan de la Cruz, cuanto más
subimos en nuestro conocimiento y
amor de Dios, más descendemos en
las profundidades de nuestra
alma[11]. Conocer cada vez más a Dios
nos acerca a nosotros mismos, que
somos obra de su mano; y, al mismo



tiempo, conocer mejor su creación,
sobre todo en nosotros mismos, nos
puede llenar de asombro y amor
hacia el creador. De ahí que sigamos
con gusto el consejo de san Josemaría
en el último punto de Camino:
«Enamórate, y no le dejarás»[12], que
el beato Álvaro complementaba,
dándole la vuelta: «No le dejes, y te
enamorarás»[13]. Al Señor le basta
nuestro deseo de seguirle de cerca,
algunas veces a contrapelo, para
infundir en nosotros renovados
deseos de mantener nuestro corazón
enamorado.

Después, en segundo lugar, sabemos
que amar a Dios es, en realidad, un
camino de identificación con
Jesucristo, de dejar que fructifique
en nosotros su confianza. Ahora
bien, para lograrlo necesitamos
asimismo su ayuda. En efecto, nadie
puede llamar Padre a Dios, ni
considerarse hijo suyo, si no es en
Jesucristo. Pero, aunque todos



participemos de la misma vida de
Jesús, cada uno lo hace de forma
personal. Dios nos ha concedido
talentos y virtudes particulares a
cada uno, una personalidad única,
un modo de ver el mundo que es
solamente nuestro. Por eso, la
fidelidad de cada uno a Dios no es
algo uniforme, como sacada de un
molde, sino que es personal, única,
forjada en la propia vida. De ahí que
no tenga sentido compararnos con
nadie, ni sentirnos juzgados por
nadie a partir de esquemas fijos. «La
fidelidad es fidelidad a un
compromiso de amor, y es el amor a
Dios el sentido último de la libertad
(…): “Llevad mi yugo sobre vosotros
y aprended de mí que soy manso y
humilde de corazón, y encontraréis
descanso para vuestras almas:
porque mi yugo es suave y mi carga
ligera (Mt 11,29-30)”»[14].

Por último, como hijos de Dios, todos
somos hermanos; y como parte de su



providencia ordinaria –la manera en
la cual nos cuida– todos participamos
igualmente de su paternidad divina:
todos damos una mano a Dios al ser
buenos padres y buenas madres de
los demás. En realidad, no podemos
ser autores solitarios de nuestra vida,
sino que somos coautores con
quienes nos rodean; somos los
protagonistas de nuestra historia y
formamos parte, a la vez, de las de
los demás, en el gran libro de la vida.
Entendemos así que la fidelidad de
quien nos rodea depende de la
nuestra. Y viceversa: para
contrarrestar nuestra debilidad, está
la fortaleza de los demás. Esta
atención y cuidado se puede dirigir,
por tanto, en primer lugar, a las
personas de nuestra propia familia,
natural y sobrenatural, para
extenderse después a los demás
miembros de la Iglesia. Y puesto que
«de cien almas nos interesan las
cien»[15], se dirige a la santidad de
todos los que el Señor pone en



nuestro camino: ese es el mejor
modo de asegurar la propia
fidelidad, como tuerca y
contratuerca.

[1] John Donne, Devociones para
ocasiones emergentes, Meditación
XVII.

[2] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19-III-2022, n. 1.

[3] Santo Tomás de Aquino, Suma de
teología, II-II, c. 109, r. 1.

[4] Francisco, ex. ap. Amoris laetitia, n.
132.

[5] Guillaume Derville, «En la fiesta de
san José: una fidelidad que se
renueva», en opusdei.org.

[6] Se suele asimilar la «lealtad» a la
«fidelidad»; no obstante, aquella



primera no necesariamente se basa
en la confianza fundada en el amor
de otro, sino en aspectos más
cercanos a la justicia; por eso la
«lealtad» no siempre se refiere a otra
persona, sino a ideas, valores o
instituciones.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19-III-2022, n. 4.

[8] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 111.

[9] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 116.

[10] Benedicto XVI, Discurso, 11-
VI-2012.

[11] Cfr. San Juan de la Cruz, Noche
oscura del alma, II, 8, 5.

[12] San Josemaría, Camino, n. 999.

[13] Beato Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 19-III-1992, n. 50.



[14] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19-III-2022, n. 8.

[15] Cfr. san Josemaría, Amigos de
Dios, n. 9.

Antonio Malo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/vale-la-pena-1-
una-fuerza-que-conquista-el-tiempo/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/vale-la-pena-1-una-fuerza-que-conquista-el-tiempo/
https://opusdei.org/es-pr/article/vale-la-pena-1-una-fuerza-que-conquista-el-tiempo/
https://opusdei.org/es-pr/article/vale-la-pena-1-una-fuerza-que-conquista-el-tiempo/

	“¡Vale la pena!” (I): Una fuerza que conquista el tiempo

