
opusdei.org

Trabajar bien,
trabajar por amor
(XI): Unidad de vida
en la profesión

Para poder ofrecer el propio
trabajo a Dios, hay que
realizarlo bien: con buena
intención, con criterio recto y
una conducta exterior que
manifieste esos deseos
interiores. Nuevo editorial
sobre el trabajo.

23/08/2014



Todo trabajo honrado puede ser
oración; y todo trabajo, que es
oración, es apostolado. De este
modo el alma se enrecia en una
unidad de vida sencilla y fuerte[1].

Trabajo, oración, apostolado: tres
términos que, para quien se sabe hijo
de Dios no resultan ámbitos diversos,
sino que se van fundiendo en la vida
como notas de un acorde, hasta
componer una única partitura
armónica.

Al inicio de la actividad profesional,
es posible escuchar únicamente el
sonido aislado del propio trabajo,
monótono y sin gracia. Al descubrir
cómo transformarlo en oración que
se eleva al Cielo y en apostolado que
fecunda la tierra, las notas se
combinan y el sonido comienza a
adquirir ritmo y armonía. Si
abandonamos el esfuerzo de crear y
componer, volvemos fácilmente a las
notas sueltas, a los sonidos sin



melodía; pero apenas permitimos
que el Espíritu Santo gobierne de
nuevo nuestra vida profesional y
dirija la orquesta, surge otra vez la
música, composición estupenda de
amor a Dios y a los hombres —de
oración y apostolado— en el trabajo
diario. Cada una de las facultades de
nuestro ser: voluntad, inteligencia,
afectos..., interpreta su parte con
maestría, y se alcanza esa unidad de
vida sencilla y fuerte que agrada a
Dios y atrae hacia Él a los hombres.

En la actividad profesional hay tres
aspectos que conviene examinar con
atención para alcanzar la armonía de
la unidad de vida: la intención, el
criterio y la conducta coherente con
ambos.

Rectitud de intención

La unidad de vida en el trabajo
profesional depende, en primer
lugar, de la rectitud de intención: de
la clara y firme decisión de trabajar



por amor a Dios, no por ambición u
otra forma de egoísmo; de cara a Dios
y buscando su gloria, no de cara a los
hombres y buscando la propia gloria,
es decir, la satisfacción personal o la
admiración de los demás.

Nadie puede servir a dos
señores[2]. No podemos admitir
componendas, no podemos tener en
el corazón una vela encendida a
San Miguel, y otra al diablo[3]. La
intención debe ser transparente. Sin
embargo, es posible experimentar
que, aun queriendo vivir para la
gloria de Dios, la rectitud de la
voluntad fácilmente se tuerce en las
acciones concretas, en las que junto a
motivos santos se pueden encontrar
muchas veces aspiraciones menos
claras[4]. Por eso, San Josemaría
aconseja purificar la voluntad,
rectificando constantemente la
intención. Rectificar. —Cada día un
poco. —Esta es tu labor constante



si de veras quieres hacerte
santo[5].

Quien trabaja con rectitud de
intención procura realizar bien su
tarea siempre. No trabaja de un
modo cuando los demás le ven y de
otro cuando nadie le ve. Sabe que le
mira Dios y por eso trata de cumplir
su deber con perfección, como a Él le
agrada. Cuida detalles de orden, de
laboriosidad, de espíritu de
pobreza..., también si nadie lo
advierte o si se encuentra sin ganas.
En los días grises de labor corriente,
cuando la monotonía amenaza, un
hijo de Dios se esfuerza en poner las 
últimas piedras por amor, y su
trabajo se convierte así en oración.

Los momentos de éxito o de fracaso
ponen a prueba la calidad de nuestra
intención, ante la tentación del
envanecimiento o ante el desánimo.
San Josemaría enseña a prepararse
para esas circunstancias, que



podrían conducir al repliegue sobre
uno mismo, torciendo el querer de la
voluntad. Has de permanecer
vigilante, para que tus éxitos
profesionales o tus fracasos —¡que
vendrán!— no te hagan olvidar,
aunque sólo sea
momentáneamente, cuál es el
verdadero fin de tu trabajo: ¡la
gloria de Dios![6]

Para fortalecer la rectitud de
intención, verdadero pilar de la
unidad de vida, es necesario buscar
la presencia de Dios en el trabajo —
ofrecerlo al comenzar, renovar ese
ofrecimiento cuando sea posible, dar
gracias al terminar...— y procurar
que las prácticas de piedad, sobre
todo la Santa Misa si nos es posible
asistir, se dilaten a lo largo de la
jornada en un trato continuo con el
Señor. Olvidarse de Dios en la
profesión indica poca unidad de vida
y no simplemente un carácter



distraído: quien ama de veras no se
olvida del amado.

Recto criterio

La rectitud de intención es esencial
para la unidad de vida, pero no hay
que olvidar que la voluntad necesita
la guía de la razón iluminada por la
fe. Hay personas que no aciertan a
llevar una conducta coherentemente
cristiana no por mala voluntad
inicial, sino por falta de criterio.
Cuando no se ponen los medios para
formar bien la conciencia, para
adquirir un conocimiento profundo
de las implicaciones morales de cada
profesión, se corre el peligro de
aceptar como norma lo que es 
normal. Es posible entonces que se
cometan con buena voluntad graves
desvaríos e injusticias, y, por no
saber juzgar con prudencia, se deje
de hacer el bien que se debe hacer.
La falta de criterio impide alcanzar
la unidad de vida.



Un hombre de criterio acierta con lo
bueno, sin caer en los extremos ni
pactar con lo mediocre. A veces, la
falta de criterio lleva a pensar que la
alternativa a un defecto es el defecto
opuesto: que para no ser rígidos hay
que ser débiles, o para no ser
agresivos, bondadosos... En la
práctica, no se ha entendido bien la
naturaleza de las virtudes. El punto
medio en que consiste la virtud —in
medio virtus— no es quedarse a
medias, sin aspirar a la cima, sino
alcanzar la cumbre entre dos
defectos[7]. Se puede ser enérgico y
manso a la vez, comprensivo y
exigente con los deberes, veraz y
discreto, alegre sin ser ingenuo. Sed
prudentes como las serpientes y
sencillos como las palomas[8], dice
el Señor.

El criterio necesario para la unidad
de vida es un criterio cristiano, no
simplemente humano, pues su regla
no es únicamente la recta razón sino



la razón iluminada por la fe viva, la
fe informada por la caridad. Sólo
entonces las virtudes humanas son
virtudes cristianas. Un hijo de Dios
no ha de cultivar dos clases de
virtudes, unas humanas y otras
cristianas, unas sin la caridad y otras
con ella, porque esto sería una doble
vida. En su trabajo no debe
conformarse con practicar en unas
cosas una justicia sólo humana —
limitándose, por ejemplo, al estricto
cumplimiento de la ley— y en otras
una justicia cristiana, con el alma de
la caridad, sino siempre y en todo
esta última, la justicia de Cristo. 
Considerad especialmente los
consejos y las advertencias con
que preparaba a aquel puñado de
hombres que serían sus Apóstoles,
sus mensajeros, de uno a otro
confín de la tierra. ¿Cuál es la
pauta principal que les marca?
¿No es el mandato nuevo de la
caridad? Fue con amor como se
abrieron paso en aquel mundo



pagano y corrompido. (...) Cuando
se hace justicia a secas, no os
extrañéis si la gente se queda
herida: pide mucho más la
dignidad del hombre, que es hijo
de Dios. La caridad ha de ir dentro
y al lado, porque lo dulcifica todo,
lo deifica: Dios es amor (1 Jn 4, 16)
(...).

La caridad, que es como un
generoso desorbitarse de la
justicia, exige primero el
cumplimiento del deber: se
empieza por lo justo; se continúa
por lo más equitativo...; pero para
amar se requiere mucha finura,
mucha delicadeza, mucho respeto,
mucha afabilidad: en una
palabra, seguir aquel consejo del
Apóstol: llevad los unos las cargas
de los otros, y así cumpliréis la ley
de Cristo (Gal 6,2). (...) Eso
requiere la entereza de someter la
propia voluntad al modelo divino,
trabajar por todos, luchar por la



felicidad eterna y el bienestar de
los demás. No conozco mejor
camino para ser justo que el de
una vida de entrega y de
servicio[9]. Esto es tener criterio
cristiano, luz imprescindible para la
unidad de vida. Adquirir ese criterio
exige dedicar tiempo a la formación,
y en particular al estudio de la
doctrina. Sería temerario fiarse de la 
intuición y no poner los medios para
formar la cabeza. Pero además,
tampoco basta un estudio teórico. La
unidad de vida cristiana requiere
una doctrina asimilada en la oración.

Valentía

Además de querer y de saber, la
unidad de vida reclama actuar, pues 
obras son amores y no buenas
razones[10]. Que vean vuestras
buenas obras y glorifiquen a vuestro
Padre, que está en los cielos[11], dice
el Señor. Conviene examinarse con
franqueza, como aconseja San



Josemaría: ¿Cunde a tu alrededor
la vida cristiana? Piénsalo a
diario[12].

Cuando hay unidad de vida es lógico
que se note, con naturalidad, a
nuestro alrededor. Quien ocultase su
condición de cristiano por miedo a
que le encasillen, o por timidez o por
vergüenza, quebraría la unidad de
vida, no podría ser sal y luz, sus
obras serían estériles en orden a la
vida sobrenatural. El Señor nos dice
a cada uno: dabo te in lucem gentium,
ut sit salus mea usque ad extremum
terrae[13], te pondré por luz de las
gentes, para que mi salvación
alcance hasta los confines de la
tierra.

Hemos de tener la valentía de vivir
pública y constantemente
conforme a nuestra santa fe[14],
escribe San Josemaría, haciendo eco
a la advertencia del Señor: quien se
avergüence de mí y de mis palabras,



de él se avergonzará el Hijo del
Hombre cuando venga en su
gloria[15]. Jesús nos impulsa también
con una maravillosa promesa: a todo
el que me confiese delante de los
hombres, también yo le confesaré
delante de mi Padre que está en los
Cielos[16]. No caben ambigüedades.
No hay que tener miedo a hablar de
Dios: con la palabra, porque el
mismo Cristo ha mandado id y
enseñad el Evangelio a todas las
gentes[17], y con el ejemplo de una fe
que obra por la caridad[18].

Es natural que los demás, en el
ambiente en que se mueve un
cristiano, conozcan su fe viva y
operante. Con mayor razón ha de
resultar fácilmente reconocible, por
contraste, en una sociedad en la que
predominan el materialismo y el
hedonismo. Si pasara largo tiempo
inadvertida, no sería por naturalidad
sino por doble vida. Esto es lo que
sucede tristemente en quienes



relegan la fe a la vida "privada". Esta
actitud, si no es simple cobardía, si
responde a la idea de que la fe no
debe influir en la conducta
profesional, refleja una mentalidad
no laical sino laicista, que pretende
arrojar a Dios de la vida social, y
muchas veces prescindir también de
la ley moral. Es justamente lo
opuesto al ideal de poner a Cristo en
la cumbre de todas las actividades
humanas. A esto estamos llamados
los cristianos, y es bueno que muchos
a nuestro alrededor lo sepan. Más
aún, ciertamente el apostolado del
cristiano que vive en medio del
mundo debe ser de amistad y
confidencia[19] con los colegas de
profesión, uno a uno, pero esto no
excluye que a veces sea conveniente
o necesario —exigencia de la unidad
de vida— hablar en público y
explicar las razones de una conducta
moral, humana y cristiana. Las
dificultades pueden ser muchas, pero
la fe asiste al cristiano y le da la



fortaleza que necesita para defender
la verdad y ayudar a todos a
descubrirla.

En la práctica, sin embargo, la
experiencia nos dice que, aun
rechazando los extremos, es fácil
dejarse influir por esa mentalidad
laicista y convencerse, por ejemplo,
de que en un determinado ambiente
profesional no es oportuno en
ningún caso hablar de Dios, porque
sería chocante o estaría fuera de
lugar, o porque otros aducirían que
las posturas de un cristiano en
cuestiones profesionales están 
condicionadas por la religión. Se
presenta entonces la tentación de
poner entre paréntesis la propia fe,
precisamente cuando debería
manifestarse.

Aconfesionalismo. Neutralidad. —
Viejos mitos que intentan siempre
remozarse. ¿Te has molestado en
meditar lo absurdo que es dejar de



ser católico, al entrar en la
Universidad o en la Asociación
profesional o en la Asamblea sabia
o en el Parlamento, como quien
deja el sombrero en la puerta?[20].
San Josemaría no invita a hacer
alardes, ni mucho menos a utilizar
etiquetas de católico que no se
compaginan con la mentalidad laical.
Lo que pide es molestarse en meditar,
cada uno en sus circunstancias,
cuáles son las exigencias externas y
visibles de la unidad de vida en la
propia profesión y actuación social. 
Habéis de tener la valentía, que en
ocasiones no será poca, dadas las
circunstancias de los tiempos, de
hacer presente —tangible, diré
mejor— vuestra fe: que vean
vuestras obras buenas y el motivo
de vuestras obras, aun cuando
venga a veces la crítica y la
contradicción de unos y de
otros[21].



La unidad de vida es un don de Dios
y, a la vez, una conquista que exige
lucha personal. El trabajo
profesional es terreno en el que se
forja esa unidad a través de
decisiones concretas de actuar en
todo cara a Dios y con afán
apostólico. Con la gracia de Dios
hemos de aspirar y llegar a amarle
con totalidad: ex todo corde, ex tota
anima, ex tota mente, ex tota
virtute[22], con todo el corazón, con
toda el alma, con toda la mente, con
todas las fuerzas.

[1] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 10.

[2] Mt 6, 24.

[3] San Josemaría, Camino, n. 724.

[4] Cfr. Ibid. n. 788.



[5] Ibid. n. 290.

[6] San Josemaría, Forja, n. 704.

[7] Cfr. San Josemaría, Amigos de
Dios, n. 83.

[8] Mt 10, 16.

[9] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
173.

[10] Cfr. San Josemaría, Camino, n.
933.

[11] Mt 5, 16.

[12] San Josemaría, Forja, n. 856.

[13] Is 49, 6.

[14] San Josemaría, Surco, n. 46.

[15] Lc 9, 26.

[16] Mt 10, 32.

[17] Mc 16, 15.



[18] Gal 5, 6.

[19] San Josemaría, Camino, n. 192.

[20] San Josemaría, Camino, n. 353.

[21] San Josemaría, Instrucción, 8-
XII-1941, n. 13, en E. Burkhart, J.
López Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, III,
Rialp, Madrid 2013, p. 647.

[22] Mc 12, 30.

J. López Díaz (2003 – revisado
julio 2014)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/unidad-de-
vida-en-la-profesion/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/unidad-de-vida-en-la-profesion/
https://opusdei.org/es-pr/article/unidad-de-vida-en-la-profesion/
https://opusdei.org/es-pr/article/unidad-de-vida-en-la-profesion/

	Trabajar bien, trabajar por amor (XI): Unidad de vida en la profesión

