opusdei.org

Trabajar bien,
trabajar por amor
(III): Trabajoy
contemplacion (I)

Ser contemplativos es disfrutar
de la mirada de Dios. Por eso,
quien se sabe acompafiado por
El a lo largo del dia, ve con
otros ojos las ocupaciones en
que se empefia. Texto editorial
sobre el trabajo.

13/10/2009

Quisiera que hoy, en nuestra
meditacion, nos persuadiésemos



definitivamente de la necesidad de
disponernos a ser almas
contemplativas, en medio de la
calle, del trabajo, con una
conversacion continua con nuestro
Dios, que no debe decaer a lo largo
del dia. Si pretendemos seguir
lealmente los pasos del Maestro,
ése es el unico camino[1].

Para quienes estamos llamados por
Dios a santificarnos en medio del
mundo, convertir el trabajo en
oracion y tener alma contemplativa,
es el tinico camino, porque o
sabemos encontrar en nuestra vida
ordinaria al Seiior, o no lo
encontraremos nuncal2].

Conviene que meditemos despacio
esta enseflanza capital de San
Josemaria. En este texto
consideraremos qué es la
contemplacion; en otras ocasiones
nos detendremos en ahondar en la



vida contemplativa en el trabajo y en
las actividades de la vida ordinaria.

COMO EN NAZARET, COMO LOS
PRIMEROS CRISTIANOS

El descubrimiento de Dios en lo
ordinario de cada dia, da al propio
quehacer su valor ultimo y su
plenitud de sentido. La vida oculta de
Jesus en Nazaret, los afios intensos
de trabajo y de oracion, en los que
Jesucristo llevo una vida corriente
—como la nuestra, si queremos—,
divina y humana a la vez[3],
muestran que la tarea profesional, la
atencion a la familia y las relaciones
sociales no son obstaculo para orar
siempre[4], sino ocasion y medio para
una vida intensa de trato con Dios,
hasta que llega un momento en el
que es imposible establecer una
diferencia entre trabajo y
contemplacion.

Por esta senda de la contemplacion
en la vida ordinaria, siguiendo las



huellas del Maestro, discurri6 la vida
de los primeros cristianos: «cuando
pasea, conversa, descansa, trabaja o
lee, el creyente ora»[5], escribia un
autor del siglo II. Afios mas tarde San
Gregorio Magno atestigua, como un
ideal hecho realidad en numerosos
fieles, que «la gracia de la
contemplacion no se da si a los
grandes y no a los pequerios; sino
que muchos grandes la reciben, y
también muchos pequefios; y tanto
entre los que viven retirados como
entre las personas casadas. Luego, si
no hay estado alguno entre los fieles
que quede excluido de la gracia de la
contemplacion, el que guarda
interiormente el corazon puede ser
ilustrado con esa gracia»[6].

El Magisterio de la Iglesia, sobre todo
a partir del Concilio Vaticano II, ha
recordado muchas veces esta
doctrina, tan importante para
quienes tenemos la mision de llevar
a Cristo a todas partes y transformar



el mundo con el espiritu cristiano.
«Las actividades diarias se presentan
como un precioso medio de uniéon
con Cristo, pudiendo convertirse en
materia de santificacion, terreno de
ejercicio de las virtudes, dialogo de
amor que se realiza en las obras. El
espiritu de oracion transforma el
trabajo y asi resulta posible estar en
contemplacion de Dios, aun
permaneciendo en las ocupaciones
mas variadas»[7].

LA CONTEMPLACION DE LOS
HIJOS DE DIOS

Enseria el Catecismo que «la
contemplacion de Dios en su gloria
celestial es llamada por la Iglesia
"vision beatifica"»[8]. De esa
contemplacion plena de Dios, propia
del Cielo, podemos tener un cierto
anticipo en esta tierra, una incoacion
imperfecta[9] que, aunque sea de
orden diverso a la vision, es ya una
verdadera contemplacion de Dios, asi



como la gracia, siendo de distinto
orden que la gloria, es, no obstante,
una verdadera participacion en la
naturaleza divina. Ahora vemos como
en un espejo, oscuramente; entonces
veremos cara a cara. Ahora conozco
de modo imperfecto, entonces
conoceré como soy conocido[10],
escribe San Pablo.

Esa contemplacion de Dios como en
un espejo, durante la vida presente,
es posible gracias a las virtudes
teologales: a la fe y a la esperanza
vivas, informadas por la caridad. La
fe, unida a la esperanza y vivificada
por la caridad, «nos hace gustar de
antemano el gozo y la luz de la vision
beatifica, fin de nuestro caminar
aqui abajo»[11].

La contemplacion es un
conocimiento amoroso y gozoso de
Dios y de sus designios manifestados
en las criaturas, en la Revelacion
sobrenatural, y plenamente en la



Vida, Pasion, Muerte y Resurreccion
de Jesucristo nuestro Sefior. «Ciencia
de amor»[12], la llama San Juan de la
Cruz. La contemplacion es un claro
conocimiento de la verdad,
alcanzado no por un proceso de
razonamiento sino por una intensa
caridad[13].

La oracion mental es un didlogo con
Dios. Me has escrito: "orar es
hablar con Dios. Pero, ;de qué?" —
¢De qué? De El, de ti: alegrias,
tristezas, éxitos y fracasos,
ambiciones nobles,
preocupaciones diarias...,
iflaquezas!: y hacimientos de
gracias y peticiones: y Amory
desagravio. En dos palabras:
conocerle y conocerte:
"itratarse!"[14]. En la vida
espiritual, este trato con Dios tiende
a simplificarse conforme aumenta el
amor filial, lleno de confianza.
Sucede entonces que, con frecuencia,
ya no son necesarias las palabras



para orar, ni las exteriores ni las
interiores. Sobran las palabras,
porque la lengua no logra
expresarse; ya el entendimiento se
aquieta. No se discurre, jse mira!
[15].

Esto es la contemplaciéon, un modo de
orar activo pero sin palabras, intenso
y sereno, profundo y sencillo. Un don
que Dios concede a quienes le buscan
con sinceridad, ponen toda el alma
en el cumplimiento de su Voluntad,
con obras, y tratan de moverse en su
presencia. Primero una jaculatoria,
y luego otra, y otra..., hasta que
parece insuficiente ese fervor,
porque las palabras resultan
pobres...: y se deja paso a la
intimidad divina, en un mirar a
Dios sin descanso y sin
cansancio[16]. Esto puede suceder,
como ensefia San Josemaria, no solo
en los ratos dedicados expresamente
a la oracién, sino también mientras
realizamos con la mayor



perfeccion posible, dentro de
nuestras equivocaciones y
limitaciones, las tareas propias de
nuestra condicion y de nuestro
oficio[17].

BAJO LA ACCION DEL ESPIRITU
SANTO

El Padre, el Hijo y el Espiritu Santo
inhabitan en el alma en gracia[18]:
somos templos de Dios[19]. Se
quedan cortas las palabras para
expresar la riqueza del misterio de la
Vida de la Santisima Trinidad en
nosotros: el Padre que eternamente
engendra al Hijo, y que con el Hijo
espira al Espiritu Santo, vinculo de
Amor subsistente. Por la gracia de
Dios, tomamos parte en esa Vida
como hijos. El Paraclito nos une al
Hijo que ha asumido la naturaleza
humana para hacernos participes de
la naturaleza divina: al llegar la
plenitud de los tiempos, envio Dios a
su Hijo, nacido de mujer (...) a fin de



que recibiésemos la adopcion de hijos.
Y, puesto que sois hijos, Dios envio a
nuestros corazones el Espiritu de su
Hijo, que clama: «jAbbd, Padre!»[20].
Y en esta union con el Hijo no
estamos solos sino que formamos un
cuerpo, el Cuerpo mistico de Cristo,
al que todos los hombres estan
llamados a incorporarse como
miembros vivos y a ser, como los
apostoles, instrumentos para atraer a
otros, participando en el sacerdocio
de Cristo[21].

La vida contemplativa es la vida
propia de los hijos de Dios, vida de
intimidad con las Personas Divinas 'y
desbordante de afan apostolico. E1
Paraclito infunde en nosotros la
caridad que nos permite alcanzar un
conocimiento de Dios que sin la
caridad es imposible, pues el que no
ama no conoce a Dios, porque Dios es
amor[22]. Quien mas le ama mejor le
conoce, ya que ese amor —la caridad
sobrenatural— es una participacion



en la infinita caridad que es el
Espiritu Santo[23], que todo lo
escruta, hasta las profundidades de
Dios. Pues ¢;quién sabe lo que hay en el
hombre, sino el espiritu del hombre
que esta en él? Asi también, las cosas
de Dios nadie las ha conocido sino el
Espiritu de Dios[24].

Ese Amor, con mayuscula, instaura
en la vida del alma una estrecha
familiaridad con las Personas
Divinas, y un entendimiento de Dios
mas agudo, mas rapido, certeroy
espontaneo, en profunda sintonia
con el Corazon de Cristo[25].
También en el plano humano
quienes se aman se comprenden con
mas facilidad, y por eso San
Josemaria recurre a esa experiencia
para transmitir de algun modo lo que
es la contemplacion de Dios; por
ejemplo, decia que en su tierra a
veces se decia: jmira como le
contempla!; y explicaba como ese
modo de decir se referia a una madre



que tenia a su hijo en brazos, a un
novio que miraba a su novia, a la
mujer que velaba al marido. Pues asi
debemos contemplar al Sefior.

Pero toda realidad humana, por
hermosa que sea, se queda en una
sombra de la contemplacion que Dios
concede a las almas fieles. Si ya la
caridad sobrenatural supera en
altura, en calidad y en fuerza
cualquier amor simplemente
humano, ¢qué decir de los Dones del
Espiritu Santo, que nos permiten
dejarnos llevar décilmente por Fl?
Con el crecimiento de estos Dones —
Sabiduria, Entendimiento, Consejo,
Fortaleza, Ciencia, Piedad y Temor
filial— crece la connaturalidad o la
familiaridad con Dios y se despliega
todo el colorido de la vida
contemplativa.

En especial, por el Don de Sabiduria
—el primero y mayor de los Dones
del Espiritu Santo[26]— se nos otorga



no solo conocer y asentir a las
verdades reveladas acerca de Dios y
de las criaturas, como es propio de la
fe, sino saborear esas verdades,
conocerlas con «un cierto sabor de
Dios»[27]. La Sabiduria —sapientia—
es una sapida scientia: un ciencia que
se gusta. Gracias a este Don no solo
se cree en el Amor de Dios, sino que
se sabe de un modo nuevo[28]. Es un
saber al que sdlo se llega con
santidad: y hay almas oscuras,
ignoradas, profundamente humildes,
sacrificadas, santas, con un sentido
sobrenatural maravilloso: Yo te
glorifico, Padre, Sefior del Cielo y
de la tierra, porque has tenido
encubiertas estas cosas a los
sabios y prudentes, y las has
revelado a los pequeriuelos[29].
Con el Don de Sabiduria la vida
contemplativa se adentra en las
profundidades de Dios[30]. En este
sentido San Josemaria nos invita a
meditar un texto de San Pablo, en
el que se nos propone todo un



programa de vida contemplativa —
conocimiento y amor, oraciony
vida— (...): que Cristo habite por la
fe en vuestros corazones;y que
arraigados y cimentados en la
caridad, podais comprender con
todos los santos, cual sea la
anchuray la grandeza, la altura y
la profundidad del misterio; y
conocer también aquel amor de
Cristo, que sobrepuja todo
conocimiento, para que os llenéis
de toda la plenitud de Dios (Ef
3,17-19)[31].

Hemos de implorar al Espiritu Santo
el Don de Sabiduria junto con los
demads Dones, su séquito inseparable.
Son los regalos del Amor divino, las
joyas que el Paraclito entrega a
quienes quieren amar a Dios con
todo el corazon, con toda el alma, con
todas las fuerzas.

POR LA SENDA DE LA
CONTEMPLACION



Cuanto mayor es la caridad, mas
intensa es la familiaridad con Dios en
la que surge la contemplacion. Hasta
la caridad mas débil, como la de
quien se limita a no pecar
gravemente pero no busca cumplir
en todo la Voluntad de Dios,
establece una cierta conformidad
con la Voluntad divina. Sin embargo,
un amor que no busca amar mas,
que no tiene el fervor de la piedad, se
parece mas a la cortesia formal de un
extrafio que al afecto de un hijo.
Quien se conformara con eso en su
relacion con Dios, no pasaria de un
conocimiento de las verdades
reveladas insipido y pasajero, porque
quien se contenta con oir la palabra,
sin ponerla en prdctica, es semejante
a un hombre que contempla la figura
de su rostro en su espejo: se mira, se
va, e inmediatamente se olvida de
como era[32].

Muy distinto es el caso de quien
desea sinceramente identificar en



todo su voluntad con la Voluntad de
Dios y, con la ayuda de la gracia,
pone los medios: la oracion mental y
vocal, la participacion en los
Sacramentos —la Confesion
frecuente y la Eucaristia—, el trabajo
y el cumplimiento fiel de los propios
deberes, la busqueda de la presencia
de Dios a lo largo de dia: el cuidado
del plan de vida espiritual junto con
una intensa formacion cristiana.

El ambiente actual de la sociedad
conduce a muchos a vivir volcados
hacia fuera, con una permanente
ansia de poseer esto o aquello, de ir
de aqui para alla, de ver y mirar, de
moverse, de distraerse con
futilidades, quiza con el intento de
olvidar su vacio interior, la pérdida
del sentido trascendente de la vida
humana. A quienes hemos
descubierto la llamada divina a la
santidad y al apostolado, nos debe
suceder lo contrario. Cuanta mas
actividad exterior, mas vida para



adentro, mas recogimiento interior,
buscando el didlogo con Dios
presente en el alma en gracia y
mortificando los afanes de la
concupiscencia de la carne, la
concupiscencia de los ojos y la
soberbia de la vida[33]. Para
contemplar a Dios es preciso limpiar
el corazon. Bienaventurados los
limpios de corazon, porque ellos verdn
a Dios[34].

Pidamos a Nuestra Madre Santa
Maria que nos obtenga del Espiritu
Santo el don de ser contemplativos
en medio del mundo, don que
sobreabundé en su vida santisima.

Texto de: J. Lopez.

[1] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
238.

[2] San Josemaria, Conversaciones, n.
114.



[3] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
56.

[4] Lc 18, 1.

[5] Clemente de Alejandria, Stromata,
7,17.

[6] San Gregorio Magno, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

[7] Juan Pablo II, Discurso al
Congreso «La grandeza de la vida
ordinaria», en el centenario del
nacimiento del Beato Josemaria, 12-
1-2002, n. 2.

[8] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
1028.

[9] Cfr. Santo Tomads de Aquino,
Summa Theologiae, 1, q. 12,a. 2, ¢c; y
II-1I, q. 4, a.1; q. 180, a. 5, c.

[10] 1 Cor 12,12. Cfr.2 Cor 5,7; 1 Jn 3,
2.



[11] Catecismo de la Iglesia Catolica,
n. 163.

[12] San Juan de la Cruz, Noche
oscura, lib. 2, cap. 18, n. 5.

[13] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 11-11, q. 180, a. 1, cy a.3,
ad 1.

[14] San Josemaria, Camino, n. 91.

[15] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 307.

[16] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 296.

[17] Ibidem.

[18] Cfr. Jn 14, 23.

[19] Cfr. 1 Cor 3, 16; 2 Cor 6, 16.
[20] Gal 4, 4-6.

[21] Cfr. 1 Cor 12,12-13, 27; Ef 2,
19-22; 4, 4.



[22] 1 Jn 4, 9.

[23] Cfr. Santo Tomas de Aquino,
Summa Theologiae, 1I-11, q. 24, a. 7, c.
In Epist. ad Rom., c. 5, lect. 1.

[24] 1 Cor 2, 10-11.
[25] Cfr. Mt 11, 27.

[26] Cfr. Juan Pablo II, Alocucion 9-
IV-1989.

[27] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae 11-11, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] Cfr. Rm 8, 5.
[29] Mt 11, 25.
[30] 1 Cor 1, 10.

[31] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 163.

[32] St 1, 23-24.

[33]11/n 2, 16.



[34] Mt 5, 8.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/trabajo-
contemplacion-y-trabajo-1/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/trabajo-contemplacion-y-trabajo-1/
https://opusdei.org/es-pr/article/trabajo-contemplacion-y-trabajo-1/
https://opusdei.org/es-pr/article/trabajo-contemplacion-y-trabajo-1/

	Trabajar bien, trabajar por amor (III): Trabajo y contemplación (I)

