
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (III):
Cuaresma, el camino
hacia la Pascua

La Iglesia nos invita durante la
Cuaresma a que consideremos
en nuestra oración la necesidad
de convertirnos, de redirigir
nuestros pasos hacia el Señor.
Texto sobre la Cuaresma,
perteneciente al ciclo sobre el
Año litúrgico.

25/02/2025



«Te rogamos, Señor, que nuestra vida
sea conforme con las ofrendas que te
presentamos y que inauguran el
camino hacia la Pascua»[1]: desde el
primer domingo de Cuaresma la
liturgia traza con decisión el carácter
de los cuarenta días que empiezan el
miércoles de ceniza. La Cuaresma es
un compendio de nuestra vida, que
es toda ella «un constante volver
hacia la casa de nuestro Padre»[2]. Es
un camino hacia la Pascua, hacia la
muerte y resurrección del Señor, que
es el centro de gravedad de la
historia del mundo, de cada mujer,
de cada hombre: un volver al Amor
eterno.

En el tiempo de Cuaresma, la Iglesia
nos despierta de nuevo a la
necesidad de renovar nuestro
corazón y nuestras obras, de modo
que descubramos cada vez más esa
centralidad del misterio pascual: se
trata de que nos pongamos en las
manos de Dios para «avanzar en la



inteligencia del misterio de Cristo y
vivirlo en su plenitud»[3].

«¡Qué capacidad tan extraña tiene el
hombre para olvidarse de las cosas
más maravillosas, para
acostumbrarse al misterio!
Consideremos de nuevo, en esta
Cuaresma, que el cristiano no puede
ser superficial. Estando plenamente
metido en su trabajo ordinario (…) ha
de estar al mismo tiempo metido
totalmente en Dios, porque es hijo de
Dios»[4]. Por eso, es lógico que
durante estos días consideremos en
nuestra oración la necesidad de la
conversión, de redirigir nuestros
pasos hacia el Señor, y purificar
nuestro corazón haciendo propios los
sentimientos del salmista: «Cor
mundum crea in me, Deus, et spiritum
firmum innova in visceribus meis;
Crea en mí, Dios mío, un corazón
puro, y renueva en mi interior un
espíritu firme»[5]. Son palabras del
salmo Miserere, que la Iglesia nos



propone con frecuencia en este
tiempo litúrgico, y que San Josemaría
rezó tanto.

El camino de Israel por el desierto

La Cuaresma echa raíces profundas
en varios episodios clave de la
historia de la Salvación, que es
también nuestra historia. Uno de
ellos es la travesía del pueblo elegido
por el desierto. Esos cuarenta años
fueron para los israelitas un tiempo
de prueba y de tentaciones. Yahveh
les acompañaba de continuo y les iba
haciendo entender que sólo debían
apoyarse en Él: iba ablandando su
duro corazón de piedra[6]. Fue
además un tiempo de gracias
constantes: aunque el pueblo sufría,
era Dios quien les consolaba y les
orientaba con la palabra de Moisés,
les alimentaba con el maná y las
codornices, les daba el agua en la
Roca de Meribá[7].



¡Qué cercanas nos resultan las
palabras, llenas de ternura, con las
que Dios hace recapacitar a los
israelitas sobre el sentido de su larga
travesía! «Debes recordar todo el
camino que el Señor, tu Dios, te ha
hecho recorrer por el desierto
durante estos cuarenta años, para
hacerte humilde, para probarte y
conocer lo que hay en tu corazón, si
guardas o no sus mandamientos. Te
humilló y te hizo pasar hambre.
Luego te alimentó con el maná, que
desconocíais tú y tus padres, para
enseñarte que no sólo de pan vive el
hombre, sino de todo lo que sale de
la boca del Señor»[8]. El Señor nos
dirige también hoy estas palabras; a
nosotros que, en el desierto de
nuestra vida, ciertamente
experimentamos la fatiga y
problemas de cada día, aunque no
nos faltan los cuidados paternales de
Dios, a veces a través de la ayuda
desinteresada de nuestros familiares,
de amigos o incluso de personas de



buena voluntad que permanecen
anónimas. Con su pedagogía
inefable, el Señor nos va metiendo en
su corazón, que es la verdadera
tierra prometida: «Praebe, fili mi, cor
tuum mihi… Dame, hijo, tu corazón, y
que tus ojos guarden mis
caminos»[9].

Muchos de los episodios del Éxodo
eran sombra de realidades futuras.
De hecho, no todos los que
participaron en aquella primera
peregrinación llegaron a entrar en la
tierra prometida[10]. Por eso, la
epístola a los Hebreos, citando el
salmo 94, se duele de la rebeldía del
pueblo y a la vez celebra la llegada
de un nuevo éxodo: «Los primeros en
recibir la buena nueva no entraron a
causa de su desobediencia», y Dios
«vuelve a fijar un día, hoy, cuando
afirma por David al cabo de tanto
tiempo (…): Si hoy escucháis su voz,
no endurezcáis vuestros
corazones»[11]. Ese hoy es el



inaugurado por Jesucristo. Con su
Encarnación, su vida y su
glorificación, el Señor nos conduce
por el éxodo definitivo, en el que las
promesas encuentran perfecto
cumplimiento: nos hace sitio en el
cielo; consigue «un tiempo de
descanso para el pueblo de Dios.
Porque quien entra en el descanso de
Dios, descansa también él de sus
trabajos»[12].

El camino de Cristo por el desierto

El Evangelio del primer domingo de
Cuaresma nos presenta a Jesús que,
en solidaridad con nosotros, quiso
ser tentado al final de los cuarenta
días que pasó en el desierto. Ver su
victoria sobre Satanás nos llena de
esperanza, y nos hace saber que con
Él podremos vencer también en las
batallas de la vida interior. Nuestras
tentaciones, entonces, ya no nos
inquietan, sino que se convierten en
ocasión para conocernos mejor y



para fiarnos más de Dios.
Descubrimos que el ideal de una vida
acomodada es un espejismo de la
auténtica felicidad y nos damos
cuenta, con San Josemaría, de que
«hace falta, sin duda, una nueva
mudanza, una lealtad más plena, una
humildad más profunda, de modo
que, disminuyendo nuestro egoísmo,
crezca Cristo en nosotros, ya que 
illum oportet crescere, me autem
minui, hace falta que El crezca y que
yo disminuya (Jn 3, 30)»[13].

La experiencia de nuestra fragilidad
personal no acaba en el temor, sino
en la petición humilde que pone en
acto nuestra fe, nuestra esperanza y
nuestro amor: «Aparta, Señor, de mí
lo que me aparte de ti» podemos
decir, con palabras que repitió con
frecuencia san Josemaría[14]. Con
Jesús, encontramos las fuerzas para
rechazar decididamente la tentación,
sin ceder al diálogo: «Mirad bien
cómo responde Jesús. Él no dialoga



con Satanás, como había hecho Eva
en el paraíso terrenal. Jesús (...) elige
refugiarse en la Palabra de Dios y
responde con la fuerza de esta
Palabra. Acordémonos de esto: en el
momento de la tentación, de nuestras
tentaciones, nada de diálogo con
Satanás, sino siempre defendidos por
la Palabra de Dios. Y esto nos
salvará»[15].

El relato de la Transfiguración del
Señor, que se proclama el segundo
domingo de Cuaresma, nos reafirma
en esta convicción de la certeza de la
victoria, a pesar de nuestras
limitaciones. También nosotros
participaremos de su gloria, si nos
sabemos unir a su Cruz en nuestra
vida cotidiana. Para eso, hemos de
alimentar nuestra fe, como aquellos
personajes del Evangelio que cada
tres años nos presenta la liturgia en
los últimos domingos de Cuaresma:
la samaritana, que supera el pecado
para reconocer en Jesús al Mesías



que calma, con el agua viva del
Espíritu Santo, su sed de amor[16]; el
ciego de nacimiento, que ve a Cristo
como luz del mundo, venciendo la
ignorancia, mientras los videntes del
mundo se quedan ciegos[17]; Lázaro,
cuya resurrección nos recuerda que
Jesús ha venido a traernos una vida
nueva[18]. Contemplando estos
relatos como un personaje más, con
la ayuda de los santos,
encontraremos recursos para
nuestra oración personal, y se
fortificará la presencia de Dios más
intensa que procuraremos mantener
en estos días.

Nuestro camino penitencial como
hijos

La oración colecta del tercer
domingo de Cuaresma presenta el
sentido penitencial de este tiempo:
«Señor, Padre de misericordia y
origen de todo bien, que aceptas el
ayuno, la oración y la limosna como



remedio de nuestros pecados, mira
con amor a tu pueblo penitente y
restaura con tu misericordia a los
que estamos hundidos bajo el peso
de las culpas». Con la humildad de
quien se reconoce pecador, pedimos
con toda la Iglesia la intervención
que esperamos de la misericordia de
Dios Padre: una mirada amorosa
sobre nuestra vida, y su perdón
reparador.

La liturgia nos impulsa a asumir
nuestra parte en el proceso de
conversión, al invitarnos a la
práctica de las tradicionales obras
penitenciales. Estas manifiestan un
cambio de actitud en nuestra
relación con Dios (oración), con los
demás (limosna) y con nosotros
mismos (ayuno)[19]. Es el «espíritu
de penitencia», del que hablaba San
Josemaría, y del que proponía tantos
ejemplos prácticos: «penitencia es el
cumplimiento exacto del horario (…).
Eres penitente cuando te sujetas



amorosamente a tu plan de oración,
a pesar de que estés rendido,
desganado o frío. Penitencia es tratar
siempre con la máxima caridad a los
otros (…), soportar con buen humor
las mil pequeñas contrariedades de
la jornada (…); comer con
agradecimiento lo que nos sirven, sin
importunar con caprichos»[20].

Sabemos a la vez que de nada
cuentan las acciones meramente
externas sin la gracia de Dios; no es
posible identificarnos con Cristo sin
su ayuda: «quia tibi sine te placere
non possumus, ya que sin tu ayuda
no podemos complacerte»[21].
Apoyado en Él, procuramos realizar
estas obras «en lo oculto», donde sólo
ve nuestro Padre Dios[22],
rectificando con frecuencia la
intención, y buscando de modo más
claro la gloria de Dios y la salvación
de todos. Escribe el apóstol Juan: «El
que no ama a su hermano, a quien
ve, no puede amar a Dios, a quien no



ve»[23]. Son palabras que invitan a
un examen profundo, porque no es
posible separar ambos aspectos de la
caridad. Si nos sabemos
contemplados por Él, el sentido de
nuestra filiación divina irá
empapando la vida interior y el
apostolado, con una contrición más
confiada y filial, y con una entrega
sincera a quienes nos rodean:
familiares, colegas de trabajo,
amigos.

El camino penitencial a través de
los sacramentos

En nuestra lucha diaria contra el
desorden del pecado, los
sacramentos de la Penitencia y de la
Eucaristía son también unos
momentos privilegiados. Es lógico
que nuestra penitencia interior se
perfeccione gracias a la celebración
del sacramento de la Confesión.
Mucho depende de las disposiciones
del penitente, aunque el



protagonismo es de Dios, que nos
mueve a la conversión. A través de
este sacramento -verdadera obra
maestra del Señor[24]- percibimos su
buen hacer con nuestra libertad
caída. San Josemaría presentaba así
el papel que nos corresponde a
nosotros: «Aconsejo a todos que
tengan como devoción (…) hacer
muchos actos de contrición. Y una
manifestación externa, práctica, de
esa devoción es tener un cariño
particular al Santo Sacramento de la
Penitencia»[25], en el que «nos
revestimos de Jesucristo y de sus
merecimientos»[26].

La Cuaresma es un momento
estupendo para fomentar este
«cariño particular» por la Confesión,
viviéndola nosotros en primer lugar,
y dándola a conocer a muchas
personas.

Después de la absolución que el
sacerdote da en el nombre de Dios, el



Ritual propone, entre otras posibles,
una bella oración de despedida del
penitente: «La pasión de nuestro
Señor Jesucristo, la intercesión de la
Bienaventurada Virgen María y de
todos los santos, el bien que hagas y
el mal que puedas sufrir, te sirvan
como remedio de tus pecados,
aumento de gracia y premio de vida
eterna. Vete en paz»[27]. Es una
antigua plegaria en la que el
sacerdote pide a Dios que extienda el
fruto del sacramento a toda la vida
del penitente, recordando de qué
fuente mana su eficacia: los méritos
de la Víctima inocente y de todos los
Santos.

Como le sucedió al hijo menor de la
parábola, tras el abrazo de nuestro
Padre Dios somos admitidos al
banquete[28]. ¡Qué alegría participar
bien limpios en la Eucaristía! «Ama
mucho al Señor. Custodia en tu alma,
y foméntala, esta urgencia de
quererle. Ama a Dios, precisamente



ahora, cuando quizá bastantes de los
que le tienen en sus manos no le
quieren, le maltratan y le descuidan.
¡Trátame muy bien al Señor, en la
Santa Misa y durante la jornada
entera!»[29].

A través de la liturgia, la Iglesia nos
invita a recorrer con garbo el camino
de la Cuaresma. La celebración
frecuente de los sacramentos, la
meditación asidua de la Palabra de
Dios y las obras penitenciales, sin
que falte esa alegría -Laetare
Ierusalem!- que subraya
especialmente el cuarto domingo[30],
son prácticas que afinan nuestra
alma, y nos preparan para participar
con intensidad en la Semana Santa,
cuando reviviremos los momentos
cumbre de la existencia de Jesús en
la tierra. «Hemos de hacer vida
nuestra la vida y la muerte de Cristo.
Morir por la mortificación y la
penitencia, para que Cristo viva en
nosotros por el Amor. Y seguir



entonces los pasos de Cristo, con afán
de corredimir a todas las almas»[31].
Contemplando al Señor que da la
vida por nosotros, bien purificados
de nuestros pecados,
redescubriremos la alegría de la
salvación que Dios nos trae: «Redde
mihi laetitiam salutaris tui,
devuélveme el gozo de tu
salvación»[32].

Alfonso Berlanga

[1] Misal Romano, Domingo I de
Cuaresma, oración sobre las
ofrendas.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 64.

[3] Misal Romano, Domingo I de
Cuaresma, colecta.

[4] Es Cristo que pasa, n. 65.



[5] Sal 50 (51), 12.

[6] Cfr. Dt 8, 2-5.

[7] Cfr. Ex 15, 22 - 17, 7.

[8] Dt 8, 2-3.

[9] Pr 23, 26.

[10] Cfr. Nm 14, 20 ss.

[11] Hb 4, 6-7. Cfr. Sal 94 (95), 7-8.

[12] Hb 4, 9-10.

[13] Es Cristo que pasa, n. 58.

[14] Notas de una reunión familiar,
18-X-1972 (citado en A. Sastre Tiempo
de Caminar, Rialp, Madrid 1989, p.
353).

[15] Francisco, Angelus, 9-III-2014.

[16] Jn 4, 5-42 (Leccionario, tercer
domingo de Cuaresma, ciclo A).



[17] Jn 9, 1-41 (Ibídem, cuarto
domingo de Cuaresma, ciclo A).

[18] Jn 11, 1-45 (Ibídem, quinto
domingo de Cuaresma, ciclo A).

[19] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1434.

[20] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 138.

[21] Misal Romano, Sábado de la IV
Semana de Cuaresma, Colecta.

[22] Cfr. Mt 6, 6.

[23] 1 Jn 4, 20.

[24] Cfr. Catecismo de la Iglesia, n.
1116.

[25] Apuntes de la predicación, 26-
IV-1970 (citado en J. López y E.
Burkhart, Vida cotidiana y santidad
en la enseñanza de San Josemaría,
Rialp, Madrid 2013, vol. III, p. 377).



[26] San Josemaría, Camino, n. 310.

[27] Ritual de la Penitencia, n. 104.

[28] Cfr. Lc 15, 22-24.

[29] San Josemaría, Forja, n. 438.

[30] Misal Romano, IV Domingo de
Cuaresma, antífona de entrada (cfr. 
Is 66, 10).

[31] San Josemaría, Via Crucis, XIV
estación.

[32] Sal 50 (51), 14.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/tiempo-
cuaresma-liturgia-conversion-preparar-

pascua/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/tiempo-cuaresma-liturgia-conversion-preparar-pascua/
https://opusdei.org/es-pr/article/tiempo-cuaresma-liturgia-conversion-preparar-pascua/
https://opusdei.org/es-pr/article/tiempo-cuaresma-liturgia-conversion-preparar-pascua/
https://opusdei.org/es-pr/article/tiempo-cuaresma-liturgia-conversion-preparar-pascua/

	El tiempo de una presencia (III): Cuaresma, el camino hacia la Pascua

