opusdei.org

Tema 8. Jesucristo,
Dios y Hombre
verdadero

Jesucristo asumio la naturaleza
humana sin dejar de ser Dios:
es verdadero Dios y verdadero
hombre.

24/12/2016

PDF» Jesucristo, Dios y Hombre
verdadero.

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electronico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/81.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/81.pdf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

KRk

1. La Encarnacion del Verbo

«Al llegar la plenitud de los tiempos,
envio Dios a su Hijo, nacido de
mujer» (Gal 4, 4). Se cumple asi la
promesa de un Salvador que Dios
hizo a Adan y Eva al ser expulsados
del Paraiso: «Pondré enemistad entre
ti y la mujer, y entre tu linaje y su
linaje; él te pisara la cabeza mientras
acechas tu su calcafar» (Gn 3, 15).
Este versiculo del Génesis se conoce
con el nombre de protoevangelio,
porque constituye el primer anuncio
de la buena nueva de la salvacion.
Tradicionalmente se ha interpretado
que la mujer de que se habla es tanto
Eva, en sentido directo, como Maria,
en sentido pleno; y que el linaje de la
mujer se refiere tanto a la
humanidad como a Cristo.

Desde entonces hasta el momento en
que «el Verbo se hizo carne y habito
entre nosotros» (Jn 1, 14), Dios fue



preparando a la humanidad para que
pudiera acoger fructuosamente a su
Hijo Unigénito. Dios escogio para si al
pueblo israelita, establecio con el una
Alianza y lo formo progresivamente,
interviniendo en su historia,
manifestandole sus designios a
través de los patriarcas y profetas y
santificandolo para si. Y todo esto,
como preparacion y figura de aquella
nueva y perfecta Alianza que habia
de concluirse en Cristo y de aquella
plena y definitiva revelacion que
debia ser efectuada por el mismo
Verbo encarnado [1]. Aunque Dios
prepard la venida del Salvador sobre
todo mediante la eleccion del pueblo
de Israel, esto no significa que
abandonase a los demas pueblos, a
“los gentiles”, pues nunca dejo de dar
testimonio de si mismo (cfr. Hch 14,
16-17). La Providencia divina hizo
que los gentiles tuvieran una
conciencia mas o menos explicita de
la necesidad de la salvacion, y hasta
en los ultimos rincones de la tierra se



conservaba el deseo de ser
redimidos.

La Encarnacion tiene su origen en el
amor de Dios por los hombres: «en
esto se manifestd el amor que Dios
nos tiene, en que Dios envio al
mundo a su Hijo unico para que
vivamos por medio de El» (1 Jn 4, 9).
La Encarnacion es la demostracion
por excelencia del Amor de Dios
hacia los hombres, ya que en ella es
Dios mismo el que se entrega a los
hombres haciéndose participe de la
naturaleza humana en unidad de
persona.

Tras la caida de Adan y Eva en el
paraiso, la Encarnacion tiene una
finalidad salvadora y redentora,
como profesamos en el Credo: «por
nosotros los hombres y por nuestra
salvacion, bajo del cielo y se encarnd
por obra del Espiritu Santo de Maria
Virgen, y se hizo hombre» [2]. Cristo
afirma de Si mismo que «el Hijo del



hombre ha venido a buscar y salvar
lo que estaba perdido» (Lc 19, 19; cfr.
Mt 18, 11) y que «Dios no ha enviado
a su Hijo para condenar al mundo,
sino para que el mundo se salve por
El» (Jn 3,17).

La Encarnacion no solo manifiesta el
infinito amor de Dios a los hombres,
su infinita misericordia, justicia y
poder, sino también la coherencia
del plan divino de salvacion. La
profunda sabiduria divina se
manifiesta en como Dios ha decidido
salvar al hombre, es decir del modo
mas conveniente a su naturaleza,
que es precisamente mediante la
Encarnacion del Verbo.

Jesucristo, el Verbo encarnado, «no
es ni un mito, ni una idea abstracta
cualquiera; Es un hombre que vivio
en un contexto concreto y que murio
después de haber llevado su propia
existencia dentro de la evolucion de
la historia. La investigacion histdrica



sobre Fl es, pues, una exigencia de la
fe cristiana» [3].

Que Cristo existio pertenece a la
doctrina de la fe, como también que
murio realmente por nosotros y que
resucité al tercer dia (cfr. 1 Co 15,
3-11). La existencia de Jesus es un
hecho probado por la ciencia
historica, sobre todo, mediante el
analisis del Nuevo Testamento cuyo
valor histdrico esta fuera de duda.
Hay otros testimonios antiguos no
cristianos, paganos y judios, sobre la
existencia de Jesus. Precisamente por
esto, no son aceptables las posiciones
de quienes contraponen un Jesus
histdrico al Cristo de la fe y
defienden la suposicion de que casi
todo lo que el Nuevo Testamento dice
acerca de Cristo seria una
interpretacion de fe que hicieron los
discipulos de Jesus, pero no su
auténtica figura histérica que aun
permaneceria oculta para nosotros.
Estas posturas, que en muchas



ocasiones encierran un fuerte
prejuicio contra lo sobrenatural, no
tienen en cuenta que la investigacion
historica contemporanea coincide en
afirmar que la presentacion que hace
el cristianismo primitivo de Jesus se
basa en auténticos hechos sucedidos
realmente.

2. Jesucristo, Dios y hombre
verdadero

La Encarnacion es «el misterio de la
admirable union de la naturaleza
divina y de la naturaleza humana en
la Unica Persona del

Verbo» (Catecismo, 483). La
Encarnacion del Hijo de Dios «no
significa que Jesucristo sea en parte
Dios y en parte hombre, ni que sea el
resultado de una mezcla confusa
entre lo divino y lo humano. Se hizo
verdaderamente hombre sin dejar de
ser verdaderamente Dios. Jesucristo
es verdadero Dios y verdadero
hombre» (Catecismo, 464). La



divinidad de Jesucristo, Verbo eterno
de Dios, se ha estudiado al tratar
sobre la Santisima Trinidad. Aqui nos
fijaremos sobre todo en lo que hace
referencia a su humanidad.

La Iglesia defendi¢ y aclaro esta
verdad de fe durante los primeros
siglos frente a las herejias que la
falseaban. Ya en el siglo I algunos
cristianos de origen judio, los
ebionitas, consideraron a Cristo
como un simple hombre, aunque
muy santo. En el siglo II surge el
adopcionismo, que sostenia que Jesus
era hijo adoptivo de Dios; Jesus solo
seria un hombre en quien habita la
fuerza de Dios; para ellos, Dios era
una sola persona. Esta herejia, fue
condenada en el 190 por el papa San
Victor, por el Concilio de Antioquia
del 268, por el Concilio I de
Constantinopla y por el Sinodo
Romano del 382 [4]. La herejia
arriana, al negar la divinidad del
Verbo, negaba también que



Jesucristo fuera Dios. Arrio fue
condenado por el Concilio I de Nicea,
en el afio 325. También actualmente
la Iglesia ha vuelto a recordar que
Jesucristo es el Hijo de Dios
subsistente desde la eternidad que en
la Encarnacion asumio la naturaleza
humana en su unica persona divina

[5].

La Iglesia también hizo frente a otros
errores que negaban la realidad de la
naturaleza humana de Cristo. Entre
estos se encuadran aquellas herejias
que rechazaban la realidad del
cuerpo o del alma de Cristo. Entre las
primeras se encuentra el docetismo,
en sus diversas variantes, que tiene
un trasfondo gnadstico y maniqueo.
Algunos de sus seguidores afirmaban
que Cristo tuvo un cuerpo celeste, o
que su cuerpo era puramente
aparente, o que aparecio de repente
en Judea sin haber tenido que nacer
o crecer. Ya San Juan tuvo que
combatir este tipo de errores:



«muchos son los seductores que han
aparecido en el mundo, que no
confiesan que Jesus ha venido en
carne» (2 Jn7; cfr. 1 Jn 4, 1-2).

Arrio y Apolinar de Laodicea
negaron que Cristo tuviera
verdadera alma humana. El segundo
ha tenido particular importancia en
este campo y su influencia estuvo
presente durante varios siglos en las
controversias cristolégicas
posteriores. En un intento de
defender la unidad de Cristo y su
impecabilidad, Apolinar sostuvo que
el Verbo desempefiaba las funciones
del alma espiritual humana,. Esta
doctrina, sin embargo, suponia negar
la verdadera humanidad de Cristo,
compuesta, como en todos los
hombres, de cuerpo y alma espiritual
(cfr. Catecismo, 471). Fue condenado
en el Concilio I de Constantinopla y
en el Sinodo Romano del 382 [6].

3. La union hipostatica



Al principio del siglo quinto, tras las
controversias precedentes, estaba
clara la necesidad de sostener
firmemente la integridad de las dos
naturalezas humana y divina en la
Persona del Verbo; de modo que la
unidad personal de Cristo comienza
a constituirse en el centro de
atencion de la cristologia y de la
soteriologia patristica. A este nueva
profundizacion contribuyeron
nuevas discusiones.

La primera gran controversia tuvo su
origen en algunas afirmaciones de
Nestorio, patriarca de
Constantinopla, que utilizaba un
lenguaje en el que daba a entender
que en Cristo hay dos sujetos: el
sujeto divino y el sujeto humano,
unidos entre si por un vinculo moral,
pero no fisicamente. En este error
cristologico tiene su origen su
rechazo del titulo de Madre de Dios,
Theotokos, aplicado a Santa Maria.
Maria seria Madre de Cristo pero no



Madre de Dios. Frente a esta herejia,
San Cirilo de Alejandria y el Concilio
de Efeso del 431 recordaron que «la
humanidad de Cristo no tiene mas
sujeto que la persona divina del Hijo
de Dios que la ha asumido y hecho
suya desde su concepcion... Por eso
el Concilio de Efeso proclamé en el
afno 431 que Maria llego a ser con
toda verdad Madre de Dios mediante
la concepcion humana del Hijo de
Dios en su seno» (Catecismo, 466; cfr.
DS 250 y 251).

Unos afnos mas tarde surgio la
herejia monofisita. Esta herejia tiene
sus antecedentes en el apolinarismo
y en una mala comprension de la
doctrina y del lenguaje empleado por
San Cirilo por parte de Eutiques,
anciano archimandrita de un
monasterio de Constantinopla.
Eutiques afirmaba, entre otras cosas,
que Cristo es una Persona que
subsiste en una sola naturaleza, pues
la naturaleza humana habria sido



absorbida en la divina. Este error fue
condenado por el Papa San Ledn
Magno, en su Tomus ad Flavianum
[7], auténtica joya de la teologia
latina, y por el Concilio ecuménico de
Calcedonia del afio 451, punto de
referencia obligado para la
cristologia. Asi ensefia: «hay que
confesar a un solo y mismo Hijo y
Sefior nuestro Jesucristo: perfecto en
la divinidad y perfecto en la
humanidad» [8], y afiade que la
union de las dos naturalezas es «sin
confusion, sin cambio, sin division,
sin separacion» [9].

La doctrina calcedonense fue
confirmada y aclarada por el I
Concilio de Constantinopla del afio
553, que ofrece una interpretacion
auténtica del Concilio anterior. Tras
subrayar varias veces la unidad de
Cristo [10], afirma que la union de las
dos naturalezas de Cristo tiene lugar
segun la hipdstasis [11], superando
asi la equivocidad de la formula



ciriliana que hablaba de unidad
segun la “fisis”. En esta linea, el I
Concilio de Costantinopla indico
también el sentido en que habia de
entenderse la conocida formula
ciriliana de «una naturaleza del
Verbo de Dios encarnada» [12], frase
que San Cirilo pensaba que era de
San Atanasio pero que en realidad se
trataba de una falsificacion
apolinarista.

En estas definiciones conciliares, que
tenian como finalidad aclarar
algunos errores concretos y no
exponer el misterio de Cristo en su
totalidad, los Padres conciliares
utilizaron el lenguaje de su tiempo.
Al igual que Nicea emple¢ el término
consubstancial, Calcedonia utiliza
términos como naturaleza, persona,
hipéstasis, etc., segun el significado
habitual que tenian en el lenguaje
comun, y en la teologia de su época.
Esto no significa, como han afirmado
algunos, que el mensaje evangélico



se helenizara. En realidad, quienes se
demostraron rigidamente
helenizantes fueron precisamente los
que proponian las doctrinas
heréticas, como Arrio o Nestorio, que
no supieron ver las limitaciones que
tenia el lenguaje filosofico de su
tiempo frente al misterio de Dios y de
Cristo.

4. La Humanidad Santisima de
Jesucristo

«En la Encarnacion ‘la naturaleza
humana ha sido asumida, no
absorbida’ (GS 22, 2)» ( Catecismo,
470). Por eso la Iglesia ha ensefiado
«la plena realidad del alma humana,
con sus operaciones de inteligencia y
de voluntad, y del cuerpo humano de
Cristo. Pero paralelamente, ha tenido
que recordar en cada ocasion que la
naturaleza humana de Cristo
pertenece propiamente a la persona
divina del Hijo de Dios que la ha
asumido. Todo lo que es y hace en



ella pertenece a “uno de la Trinidad”.
El Hijo de Dios comunica, pues, a su
humanidad su propio modo de
existir en la Trinidad. Asi, en su alma
como en su cuerpo, Cristo expresa
humanamente las costumbres
divinas de la Trinidad (cfr. Jn 14,
9-10» (Catecismo, 470).

El alma humana de Cristo esta
dotada de un verdadero
conocimiento humano. La doctrina
catolica ha ensefiado
tradicionalmente que Cristo en
cuanto hombre poseia un
conocimiento adquirido, una ciencia
infusa y la ciencia beata propia de los
bienaventurados en el cielo. La
ciencia adquirida de Cristo no podia
ser de por siilimitada: «por eso el
Hijo de Dios, al hacerse hombre,
quiso progresar “en sabiduria, en
estatura y en gracia” (Lc 2, 52) e
igualmente adquirir aquello que en
la condicion humana se adquiere de
manera experimental (cfr. Mc 6, 38;



8, 27; Jn 11, 34)» (Catecismo, 472).
Cristo, en quien reposa la plenitud
del Espiritu Santo con sus dones (cfr.
Is 11, 1-3), posey0 también la ciencia
infusa, es decir, aquel conocimiento
que no se adquiere directamente por
el trabajo de la razon, sino que es
infundido directamente por Dios en
la inteligencia humana. En efecto, «El
Hijo, en su conocimiento humano,
demostraba también la penetracion
que tenia de los pensamientos
secretos del corazon de los hombres
(cfr. Mc 2, 8; Jn 2, 25; 6,

61» (Catecismo, 473). Cristo poseia
también la ciencia propia de los
beatos: «Debido a su union con la
Sabiduria divina en la persona del
Verbo encarnado, el conocimiento
humano de Cristo gozaba en plenitud
de la ciencia de los designios eternos
que habia venido a revelar (cfr. Mc 8,
31; 9, 31; 10, 33-34; 14,

18-20.26-30» (Catecismo, 474). Por
todo esto debe afirmarse que Cristo
en cuanto hombre es infalible:



admitir el error en Fl seria admitirlo
en el Verbo, Unica persona existente
en Cristo. Por lo que se refiere a una
eventual ignorancia propiamente
dicha, hay que tener presente que «lo
que reconoce ignorar en este campo
(cfr. Mc 13, 32), declara en otro lugar
no tener mision de revelarlo (cfr.
Hch 1, 7)» (Catecismo, 474). Se
entiende que Cristo fuera
humanamente consciente de ser el
Verbo y de su mision salvifica [13].
Por otra parte, la teologia catolica, al
pensar que Cristo poseia ya en la
tierra la visién inmediata de Dios, ha
siempre negado la existencia en
Cristo de la virtud de la fe [14].

Frente a las herejias monoenergeta y
monotelita que, en logica
continuidad con el monofisismo
precedente, afirmaban que en Cristo
hay una sola operacion o una sola
voluntad, la Iglesia confeso en el II1
Concilio ecuménico de
Constantinopla, del afio 681, que



«Cristo posee dos voluntades y dos
operaciones naturales, divinas y
humanas, no opuestas, sino
cooperantes, de forma que el Verbo
hecho carne, en su obediencia al
Padre, ha querido humanamente
todo lo que ha decidido divinamente
con el Padre y el Espiritu Santo para
nuestra salvacion (cfr. DS 556-559).
La voluntad humana de Cristo “sigue
a su voluntad divina sin hacerle
resistencia ni oposicion, sino todo lo
contrario estando subordinada a esta
voluntad omnipotente” (DS

556)» (Catecismo, 475). Se trata de
una cuestion fundamental pues esta
directamente relacionada con el ser
de Cristo y con nuestra salvacion.
San Maximo el Confesor se distinguid
en este esfuerzo doctrinal de
clarificacion y se sirvié con gran
eficacia del conocido pasaje de la
oracion de Jesus en el Huerto, en el
que aparece el acuerdo de la
voluntad humana de Cristo con la
voluntad del Padre (cfr. Mt 26, 39).



Consecuencia de la dualidad de
naturalezas es también la dualidad
de operaciones. En Cristo hay dos
operaciones, las divinas, procedentes
de su naturaleza divina, y las
humanas, que proceden de la
naturaleza humana. Se habla
también de operaciones teandricas
para referirse a aquéllas en las que la
operacion humana actiia como
instrumento de la divina: es el caso
de los milagros realizados por Cristo.

El realismo de la Encarnacion del
Verbo se manifestd también en la
ultima gran controversia cristologica
de la época patristica: la disputa
sobre las imagenes. La costumbre de
representar a Cristo, en frescos,
iconos, bajorrelieves, etc., es
antiquisima y existen testimonios
que se remontan al menos al siglo
segundo. La crisis iconoclasta se
produjo en Constantinopla a
comienzos del siglo VIIT y tuvo su
origen en una decision del



Emperador. Ya antes habia habido
tedlogos que se habian mostrado a lo
largo de los siglos partidarios o
contrarios al uso de las imagenes,
pero ambas tendencias habian
coexistido pacificamente. Quienes se
oponian solian aducir que Dios no
tiene limites y no puede por tanto
encerrarse dentro de unas lineas, de
unos trazos, no se puede
circunscribir. Sin embargo, como
sefialé San Juan Damasceno es la
misma Encarnacion la que ha
circunscrito al Verbo
incircunscribible. «Como el Verbo se
hizo carne asumiendo una verdadera
humanidad, el cuerpo de Cristo era
limitado (...) Por eso se puede
“pintar” la faz humana de Jesus (Ga
3, 2)» (Catecismo, 476). En el II
Concilio ecuménico de Nicea, del afno
787, «la Iglesia reconoci6 que es
legitima su representacion en
imagenes sagradas» (Catecismo, 476).
En efecto, «las particularidades
individuales del cuerpo de Cristo



expresan la persona divina del Hijo
de Dios. El ha hecho suyos los rasgos
de su propio cuerpo humano hasta el
punto de que, pintados en una
imagen sagrada, pueden ser
venerados porque el creyente que
venera su imagen, venera a la
persona representada en ella» [15].

El alma de Cristo, al no ser divina por
esencia sino humana, fue
perfeccionada, como las almas de los
demas hombres, mediante la gracia
habitual, que es «un don habitual,
una disposicion estable y
sobrenatural que perfecciona al alma
para hacerla capaz de vivir con Dios,
de obrar por su amor» (Catecismo,
2000). Cristo es santo, como anuncié
el arcangel Gabriel a Santa Maria en
la Anunciacioén: Lc 1, 35. La
humanidad de Cristo es radicalmente
santa, fuente y paradigma de la
santidad de todos los hombres. Por la
Encarnacion, la naturaleza humana
de Cristo ha sido elevada a la mayor



union con la divinidad —con la
Persona del Verbo- a que puede ser
elevada criatura alguna. Desde el
punto de vista de la humanidad del
Sefior, la union hipostatica es el
mayor don que jamas se haya podido
recibir, y suele conocerse con el
nombre de gracia de union. Por la
gracia habitual el alma de Cristo fue
divinizada con esa transformacion
que eleva la naturaleza y las
operaciones del alma hasta el plano
de la vida intima de Dios,
proporcionando a sus operaciones
sobrenaturales una connaturalidad
que de otro modo no tendria. Su
plenitud de gracia implica también la
existencia de las virtudes infusas y
de los dones del Espiritu Santo. De
este plenitud de gracia de Cristo,
«recibimos todos, gracia sobre
gracia» (Jn 1, 16). La gracia y los
dones han sido otorgados a Cristo no
solo en atencion a su dignidad de
Hijo, sino también en atencién a su
mision de nuevo Adan y Cabeza de la



Iglesia. Por eso se habla de una
gracia capital en Cristo, que no es
una gracia distinta de la gracia
personal del Sefior, sino que es un
aspecto de esa misma gracia que
subraya su accion santificadora
sobre los miembros de la Iglesia. La
Iglesia, en efecto, «es el Cuerpo de
Cristo» (Catecismo, 805), un Cuerpo
«del que Cristo es la Cabeza: vive de
Fl, en Ely por EL Fl vive con ella y en
ella» (Catecismo, 807).

El Corazon del Verbo encarnado.
«Jesus, durante su vida, su agonia y
su pasion nos ha conocido y amado a
todos y cada uno de nosotros y se ha
entregado por cada uno de nosotros:
“El Hijo de Dios me amo y se entregd
a si mismo por mi”. Nos ha amado a
todos con un corazon

humano» (Catecismo, 478). Por este
motivo, el Sagrado Corazon de Jesus
es el simbolo por excelencia del amor
con que ama continuamente al



eterno Padre y a todos los hombres
(cfr. ibidem).

José Antonio Riestra

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia catdlica,
422-483.

Benedicto XVI-Joseph Ratzinger,
Jesus de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, 371-410.

Lecturas recomendadas

A. Amato, Jesus el Serior , BAC,
Madrid 1998.

F. Ocariz - L.F. Mateo Seco - J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 32
ed., EUNSA, Pamplona 2004.



[1] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 9.

[2] Concilio de Constantinopla I,
Symbolum, DS 150; cfr. Concilio
Vaticano II, Const. Lumen Gentium,
55.

[3] Comision Teoldgica Internacional,
Cuestiones selectas de Cristologia
(1979), en ID., Documentos

1969-1996 , 22 ed., BAC, Madrid 2000,
221.

[4] Cfr. DS 151y 157-158.

[5] Cfr. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Decl. Mysterium
Filii Dei, 21-11-1972, en AAS
64(1972)237-241.

[6] Cfr. DS 151 y 159.
[7] Cfr. Ibidem, 290-295.

[8] Cfr. Ibidem, 301; Catecismo , 467.



[9] Cfr. Idem.

[10] Cfr. Ibidem, 423.
[11] Cfr. Ibidem, 425.
[12] Cfr. Ibidem, 429.

[13] Cfr. Comision Teologica
Internacional, La conciencia que
Jesus tenia de St mismo y de su mision
(1985), en ID., Documentos 1969-1996,
22 ed., BAC, Madrid 2000, 377-391.

[14] Cfr. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Notificacion, n. V,
26-X1-2006.

[15] Concilio de Nicea II, DS 601.

© Fundacion Studium, 2016 y ©
Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/tema-8-
jesucristo-dios-y-hombre-verdadero/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/tema-8-jesucristo-dios-y-hombre-verdadero/
https://opusdei.org/es-pr/article/tema-8-jesucristo-dios-y-hombre-verdadero/
https://opusdei.org/es-pr/article/tema-8-jesucristo-dios-y-hombre-verdadero/

	Tema 8. Jesucristo, Dios y Hombre verdadero

