
opusdei.org

Tema 26. La libertad,
la ley y la conciencia

Dios ha querido la libertad para
que el hombre busque sin
coacciones a su Creador y
Redentor.

05/12/2016

PDF► La libertad, la ley y la
conciencia.

RTF► La libertad, la ley y la
conciencia

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/26.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/26.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/26.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/26.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. La libertad de los hijos de Dios

La libertad humana tiene varias
dimensiones. La libertad de coacción
es la que goza la persona que puede
realizar externamente lo que ha
decidido hacer, sin imposición o
impedimentos de agentes externos;
así se habla de libertad de expresión,
de libertad de reunión, etc. La 
libertad de elección o libertad
psicológica significa la ausencia de
necesidad interna para elegir una
cosa u otra; no se refiere ya a la
posibilidad de hacer , sino a la de 
decidir autónomamente, sin estar
sujeto a un determinismo interior. 
En sentido moral , la libertad se
refiere en cambio a la capacidad de
afirmar y amar el bien, que es el
objeto de la voluntad libre, sin estar

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


esclavizado por las pasiones
desordenadas y por el pecado.

Dios ha querido la libertad humana
para que el hombre «busque sin
coacciones a su Creador y,
adhiriéndose libremente a Él,
alcance la plena y bienaventurada
perfección. La libertad del hombre
requiere, en efecto, que actúe según
una elección consciente y libre, es
decir, movido e inducido
personalmente desde dentro y no
bajo la presión de un ciego impulso
interior o de la mera coacción
externa. El hombre logra esa
dignidad cuando, liberándose
totalmente de la esclavitud de las
pasiones, tiende a su fin con la libre
elección del bien y se procura medios
adecuados para ello con eficacia y
esfuerzo crecientes» [1].

La libertad de la coacción exterior,
de la necesidad interior y de las
pasiones desordenadas, en una



palabra, la libertad humana plena
posee un gran valor porque sólo ella
hace posible el amor (la libre
afirmación) del bien porque es bien,
y por tanto el amor a Dios en cuanto
bien sumo, acto con el que el hombre
imita el Amor divino y alcanza el fin
para el que fue creado. En este
sentido se afirma que «la verdadera
libertad es signo eminente de la
imagen divina en el hombre» [2].

La Sagrada Escritura considera la
libertad humana desde la
perspectiva de la historia de la
salvación. A causa de la primera
caída, la libertad que el hombre
había recibido de Dios quedó
sometida a la esclavitud del pecado,
aunque no se corrompió por
completo (cfr. Catecismo, 1739-1740).
Por su Cruz gloriosa, anunciada y
preparada por la economía del
Antiguo Testamento, «Cristo obtuvo
la salvación para todos los hombres.
Los rescató del pecado que los tenía



sometidos a esclavitud» (Catecismo,
1741). Sólo colaborando con la gracia
que Dios da por medio de Cristo el
hombre puede gozar de la plena
libertad en sentido moral: «para ser
libres nos libertó Cristo» (Ga 5, 1; cfr. 
Catecismo, 1742).

La posibilidad de que el hombre
pecara no hizo que Dios renunciase a
crearlo libre. Las autoridades
humanas deben respetar la libertad y
no ponerle más límites que los
exigidos por las leyes justas. Pero a la
vez conviene no olvidar que no basta
que las decisiones sean libres para
que sean buenas, y que sólo a la luz
del grandísimo valor de la libre
afirmación del bien por parte del
hombre se entiende la exigencia
ética de respetar también su libertad
falible.

2. La ley moral natural

El concepto de ley es análogo. La ley
natural, la Nueva Ley o Ley de Cristo,



las leyes humanas políticas y
eclesiásticas son leyes morales en un
sentido muy distinto, aunque todas
ellas tienen algo en común.

Se llama ley eterna al plan de la
Sabiduría divina para conducir toda
la creación a su fin [3]; por lo que se
refiere al género humano, se
corresponde al eterno designio
salvífico de Dios, por el que nos ha
elegido en Cristo «para ser santos e
inmaculados en su presencia»,
«eligiéndonos de antemano para ser
sus hijos adoptivos por medio de
Jesucristo» (Ef 1, 4-5).

Dios conduce cada criatura a su fin
de acuerdo con su naturaleza.
Concretamente, «Dios provee a los
hombres de manera diversa respecto
a los demás seres que no son
personas: no “desde fuera”, mediante
las leyes inmutables de la naturaleza
física, sino “desde dentro”, mediante
la razón que, conociendo con su luz



natural la ley eterna de Dios, es
capaz de indicar al hombre la justa
dirección de su libre actuación» [4].

La ley moral natural es la
participación de la ley eterna en la
criatura racional [5]. Es «la misma
ley eterna ínsita en los seres dotados
de razón, que los inclina al acto y al
fin que les conviene» [6]. Es, por
tanto, una ley divina (divino-
natural). Consiste en la misma luz de
la razón que permite al hombre
discernir el bien y el mal, y que tiene
fuerza de ley en cuanto voz e
intérprete de la más alta razón de
Dios, de la que nuestro espíritu
participa y a la que nuestra libertad
se adhiere [7]. Se la llama natural
porque consiste en la luz de la razón
que todo hombre tiene por
naturaleza.

La ley moral natural es un primer
paso en la comunicación a todo el
género humano del designio salvífico



divino, cuyo completo conocimiento
sólo se hace posible por la
Revelación. La ley natural «tiene por
raíz la aspiración y la sumisión a
Dios, fuente y juez de todo bien, así
como el sentido del prójimo como
igual a sí mismo» (Catecismo, 1955).

- Propiedades . La ley moral natural
es universal porque se extiende a
toda persona humana, de todas las
épocas (cfr. Catecismo, 1956). «Es 
inmutable y permanente a través de
las variaciones de la historia;
subsiste bajo el flujo de ideas y
costumbres y sostiene su progreso.
Las normas que la expresan
permanecen substancialmente
valederas» (Catecismo, 1958) [8]. Es 
obligatoria ya que, para tender hacia
Dios, el hombre debe hacer
libremente el bien y evitar el mal; y
para esto debe poder distinguir el
bien del mal, lo cual sucede ante todo
gracias a la luz de la razón natural 
[9]. La observancia de la ley moral



natural puede ser algunas veces
difícil, pero jamás es imposible [10].

- Conocimiento de la ley natural. Los
preceptos de la ley natural pueden
ser conocidos por todos mediante la
razón. Sin embargo, de hecho no
todos sus preceptos son percibidos
por todos de una manera clara e
inmediata (cfr. Catecismo , 1960). Su
efectivo conocimiento puede estar
condicionado por las disposiciones
personales de cada uno, por el
ambiente social y cultural, por la
educación recibida, etc. Puesto que
en la situación actual las secuelas del
pecado no han sido totalmente
eliminadas, la gracia y la Revelación
son necesarias al hombre para que
las verdades morales puedan ser
conocidas por «todos y sin dificultad,
con una firme certeza y sin mezcla
de error» [11].

3. La ley divino-positiva



La Ley Antigua, revelada por Dios a
Moisés, «es el primer estado de la Ley
revelada. Sus prescripciones morales
están resumidas en los Diez
mandamientos» (Catecismo, 1962),
que expresan conclusiones
inmediatas de la ley moral natural.
La entera economía del Antiguo
Testamento está sobre todo ordenada
a preparar, anunciar y significar la
venida del Salvador [12].

La Nueva Ley o Ley Evangélica o Ley
de Cristo «es la gracia del Espíritu
Santo dada mediante la fe en Cristo.
Los preceptos externos, de los que
también habla el Evangelio,
preparan para esta gracia o
despliegan sus efectos en la vida» 
[13].

El elemento principal de la Ley de
Cristo es la gracia del Espíritu Santo,
que sana al hombre entero y se
manifiesta en la fe que obra por el
amor [14]. Es fundamentalmente una



ley interna, que da la fuerza interior
para realizar lo que enseña. En
segundo lugar es también una ley
escrita, que se encuentra en las
enseñanzas del Señor (el Discurso de
la montaña, las bienaventuranzas,
etc.) y en la catequesis moral de los
Apóstoles, y que pueden resumirse
en el mandamiento del amor. Este
segundo elemento no es de
importancia secundaria, pues la
gracia del Espíritu Santo, infusa en el
corazón del creyente, implica
necesariamente «vivir según el
Espíritu» y se expresa a través de los
«frutos del Espíritu», a los cuales se
oponen las «obras de la carne» (cfr. 
Ga 5, 16-26).

La Iglesia, con su Magisterio, es
intérprete auténtico de la ley natural
(cfr. Catecismo, 2036). Esta misión no
se circunscribe sólo a los fieles, sino
que —por mandato de Cristo: euntes,
docete omnes gentes (Mt 28, 19)—
abarca a todos lo hombres. De ahí la



responsabilidad que incumbe a los
cristianos en la enseñanza de la ley
moral natural, ya que por la fe y con
la ayuda del Magisterio, la conocen
fácilmente y sin error.

4. Las leyes civiles

Las leyes civiles son las disposiciones
normativas emanadas por las
autoridades estatales (generalmente,
por el órgano legislativo del Estado)
con la finalidad de promulgar , 
explicitar o concretar las exigencias
de la ley moral natural necesarias
para hacer posible y regular
adecuadamente la vida de los
ciudadanos en el ámbito de la
sociedad políticamente organizada 
[15]. Deben garantizar
principalmente la paz y la seguridad,
la libertad, la justicia, la tutela de los
derechos fundamentales de la per
sona y la moralidad pública [16].

La virtud de la justicia comporta la
obligación moral de cumplir las leyes



civiles justas. La gravedad de esta
obligación depende de la mayor o
menor importancia del contenido de
la ley para el bien común de la
sociedad.

Son injustas las leyes que se oponen
a la ley moral natural y al bien
común de la sociedad. Más
concretamente, son injustas las leyes:

1) que prohíben hacer algo que para
los ciudadanos es moralmente
obligatorio o que mandan hacer algo
que no puede hacerse sin cometer
una culpa moral;

2) las que lesionan positivamente o
privan de la debida tutela bienes que
pertenecen al bien común: la vida, la
justicia, los derechos fundamentales
de la persona, el matrimonio o la
familia, etc.;

3) las que no son promulgadas
legítimamente;



4) las que no distribuyen de modo
equitativo y proporcionado entre los
ciudadanos las cargas y los
beneficios.

Las leyes civiles injustas no obligan
en conciencia; al contrario, hay
obligación moral de no cumplir sus
disposiciones, sobre todo si son
injustas por las razones indicadas en
1) y 2), de manifestar el propio
desacuerdo y de tratar de cambiarlas
en cuanto sea posible o, al menos, de
reducir sus efectos negativos. A veces
habrá que recurrir a la objeción de
conciencia (cfr. Catecismo,
2242-2243) [17].

5. Las leyes eclesiásticas y los
mandamientos de la Iglesia

Para salvar a los hombres también
ha querido Dios que formen una
sociedad [18]: la Iglesia, fundada por
Jesucristo, y dotada por Él de todos
los medios para cumplir su fin
sobrenatural, que es la salvación de



las almas. Entre esos medios está la
potestad legislativa, que tienen el
Romano Pontífice para la Iglesia
universal y los Obispos diocesanos —
y las autoridades a ellos equiparadas
— para sus propias circuns‐
cripciones. La mayor parte de las
leyes de ámbito universal están
contenidas en el Código de Derecho
Canónico. Existe un Código para los
fieles de rito latino y otro para los de
rito oriental.

Las leyes eclesiásticas originan una
verdadera obligación moral [19] que
será grave o leve según la gravedad
de la materia.

Los mandamientos más generales de
la Iglesia son cinco: 1º oír Misa
entera los domingos y días de
precepto (cfr. Catecismo, 2042); 2º
confesar los pecados mortales al
menos una vez al año, y en peligro de
muerte, y si se ha de comulgar (cfr. 
Catecismo , 2042); 3º comulgar al



menos una vez al año, por Pascua de
Resurrección (cfr. Catecismo , 2042);
4º ayunar y abstenerse de comer
carne los días establecidos por la
Iglesia (cfr. Catecismo , 2043); 5º
ayudar a la Iglesia en sus
necesidades (cfr. Catecismo, 2043).

6. La libertad y la ley

Existen modos de plantear los
asuntos morales que parecen
suponer que las exigencias éticas
contenidas en la ley moral son
externas a la libertad. Libertad y ley
parecen entonces realidades que se
oponen y que se limitan
recíprocamente: como si la libertad
empezase donde acaba la ley y
viceversa.

La realidad es que el
comportamiento libre no procede del
instinto o de una necesidad física o
biológica, sino que lo regula cada
persona según el conocimiento que
tiene del bien y del mal: libremente



realiza el bien contenido en la ley
moral y libremente evita el mal
conocido mediante la misma ley.

La negación del bien conocido
mediante la ley moral no es la
libertad, sino el pecado. Lo que se
opone a la ley moral es el pecado, no
la libertad. La ley ciertamente indica
que es necesario corregir los deseos
de realizar acciones pecaminosas
que una persona puede
experimentar: los deseos de
venganza, de violencia, de robar, etc.,
pero esa indicación moral no se
opone a la libertad, que mira
siempre a la afirmación libre por
parte de las personas de lo bueno, ni
supone tampoco una coacción de la
libertad, que siempre conserva la
triste posibilidad de pecar. «Obrar
mal no es una liberación, sino una
esclavitud [...] Manifestará quizá que
se ha comportado conforme a sus
preferencias, pero no logrará
pronunciar la voz de la verdadera



libertad: porque se ha hecho esclavo
de aquello por lo que se ha decidido,
y se ha decidido por lo peor, por la
ausencia de Dios, y allí no hay
libertad» [20].

Una cuestión distinta es que las leyes
y reglamentos humanos , a causa de
la generalidad y concisión de los
términos con que se expresan,
puedan no ser en algún caso
particular un fiel indicador de lo que
una persona determinada debe
hacer. La persona bien formada sabe
que en esos casos concretos ha de
hacer lo que sabe con certeza que es
bueno [21]. Pero no existe ningún
caso en el que sea bueno realizar las
acciones intrínsecamente malas
prohibidas por los preceptos
negativos de la ley moral natural o
de la ley divino-positiva (adulterio,
homicidio deliberado, etc.) [22].

7. La conciencia moral



«La conciencia moral es un juicio de
la razón por el que la persona
reconoce la cualidad moral de un
acto concreto que piensa hacer, está
haciendo o ha hecho» (Catecismo ,
1778). La conciencia formula «la 
obligación moral a la luz de la ley
natural: es la obligación de hacer lo
que el hombre, mediante el acto de
su conciencia, conoce, como un bien
que le es señalado aquí y ahora» [23].

La conciencia es «la norma próxima
de la moralidad personal» [24], por
eso, cuando se actúa contra ella se
comete un mal moral. Este papel de
norma próxima pertenece a la
conciencia no porque ella sea la
norma suprema [25], sino porque
tiene para la persona un carácter
último ineludible: «el juicio de
conciencia muestra “en última
instancia” la conformidad de un
comportamiento respecto a la ley» 
[26]: cuando la persona juzga con
seguridad, después de haber



examinado el problema con todos los
medios a su disposición, no existe
una instancia ulterior, una
conciencia de la conciencia, un juicio
del juicio, porque de lo contrario se
procedería hasta el infinito.

Se llama conciencia recta o verdadera
a la que juzga con verdad la cualidad
moral de un acto, y conciencia
errónea a la que no alcanza la
verdad, estimando como buena una
acción que en realidad es mala, o
viceversa. La causa del error de
conciencia es la ignorancia , que
puede ser invencible (e inculpable), si
domina hasta tal punto a la persona
que no queda ninguna posibilidad de
reconocerla y alejarla, o vencible (y
culpable), si se podría reconocer y
superar, pero permanece porque la
persona no quiere poner los medios
para superarla [27]. La conciencia
culpablemente errónea no excusa de
pecado, y aun puede agravarlo.



La conciencia es cierta, cuando emite
el juicio con la seguridad moral de no
equivocarse. Se dice que es probable,
cuando juzga con el convencimiento
de que existe una cierta probabilidad
de equivocación, pero que es menor
que la probabilidad de acertar. Se
dice que es dudosa, cuando la
probabilidad de equivocarse se
supone igual o mayor que la de
acertar. Finalmente se llama perpleja
cuando no se atreve a juzgar, porque
piensa que es pecado tanto realizar
un acto como omitirlo.

En la práctica se debe seguir sólo la 
conciencia cierta y verdadera o la 
conciencia cierta invenciblemente
errónea [28]. No se debe obrar con
conciencia dudosa, sino que es
preciso salir de la duda rezando,
estudiando, preguntando, etc.

8. La formación de la conciencia

Las acciones moralmente negativas
realizadas con ignorancia invencible



son nocivas para quien las comete y
quizá también para otros, y en todo
caso pueden contribuir a un mayor
obscurecimiento de la conciencia. De
ahí la imperiosa necesidad de formar
la conciencia (cfr. Catecismo, 1783).

Para formar una conciencia recta es
necesario instruir la inteligencia en
el conocimiento de la verdad —para
lo cual el cristiano cuenta con la
ayuda del Magisterio de la Iglesia—,
y educar la voluntad y la afectividad
mediante la práctica de las virtudes 
[29]. Es una tarea que dura toda la
vida (cfr. Catecismo, 1784).

Para la formación de la conciencia
son especialmente importantes la
humildad, que se adquiere viviendo
la sinceridad ante Dios, y la dirección
espiritual [30].

Ángel Rodríguez Luño

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012



Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
1730-1742, 1776-1794 y 1950-1974.

Juan Pablo II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 28-64.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía La libertad,
don de Dios, en Amigos de Dios, 23-38.

J. Ratzinger, Conciencia y verdad, en
Id., La Iglesia: una comunidad
siempre en camino, Ediciones
Paulinas, Madrid 1992, pp. 95-115.

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 y 430-434.



[1] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 17. Cfr. Catecismo,
1731.

[2] Ibidem.

[3] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 93, a. 1, c.;
Concilio Vaticano II, Declaración 
Dignitatis humanae, 3.

[4] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 43.

[5] Cfr. ibidem; Santo Tomás de
Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 91,
a. 2.

[6] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 44.

[7] Cfr. ibidem.

[8] «La aplicación de la ley natural
varía mucho; puede exigir una re‐
flexión adaptada a la multiplicidad
de las condiciones de vida según los
lugares, las épocas y las



circunstancias. Sin embargo, en la
diversidad de culturas, la ley natural
permanece como una norma que une
entre sí a los hombres y les impone,
por encima de las diferencias
inevitables, principios
comunes» (Catecismo, 1957).

[9] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 42.

[10] Cfr. ibidem, 102.

[11] PÍo XII, Enc. Humani generis: DS
3876. Cfr. Catecismo, 1960.

[12] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Dei verbum, 15.

[13] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 24. Cfr. Santo Tomás de
Aquino, Summa Theologiae, I-II, q.
106, a. 1, c. y ad 2.

[14] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.



[15] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 95, a. 2; 
Catecismo , 1959.

[16] Cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Evangelium vitae, 25-III-1995, 71.

[17] Juan Pablo II, Enc. Evangelium
vitae, 72-74.

[18] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium, 9.

[19] Cfr. Concilio de Trento, Cánones
sobre el sacramento del Bautismo, 8:
DS 1621.

[20] San Josemaría, Homilía La
libertad, don de Dios, en Amigos de
Dios, 37.

[21] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 y II-
II, q. 120.

[22] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 76, 80, 81, 82.



[23] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 59.

[24] Ibidem., 60.

[25] Cfr. ibidem., 60.

[26] Ibidem., 59.

[27] Cfr. ibidem., 62; Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,
16.

[28] La conciencia cierta
invenciblemente errónea es regla
moral no de modo absoluto: obliga
sólo mientras permanece el error. Y
lo hace no por lo que es en sí misma:
el poder obligatorio de la conciencia
deriva de la verdad, por lo que la
conciencia errónea puede obligar
sólo en la medida en que subjetiva e
invenciblemente se la considera
verdadera. En materias muy
importantes (homicidio deliberado,
etc.) es muy difícil el error de
conciencia inculpable.



[29] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 64.

[30] «La tarea de dirección espiritual
hay que orientarla no dedicándose a
fabricar criaturas que carecen de
juicio propio, y que se limitan a
ejecutar materialmente lo que otro
les dice; por el contrario, la dirección
espiritual debe tender a formar
personas de criterio. Y el criterio
supone madurez, firmeza de
convicciones, conocimiento
suficiente de la doctrina, delicadeza
de espíritu, educación de la
voluntad» (San Josemaría, 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, 93).

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pr/article/tema-26-la-
libertad-la-ley-y-la-conciencia/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-pr/article/tema-26-la-libertad-la-ley-y-la-conciencia/
https://opusdei.org/es-pr/article/tema-26-la-libertad-la-ley-y-la-conciencia/
https://opusdei.org/es-pr/article/tema-26-la-libertad-la-ley-y-la-conciencia/

	Tema 26. La libertad, la ley y la conciencia

