opusdei.org

Tema 17. La liturgia
y los sacramentos en
general

La liturgia cristiana es
esencialmente actio Dei que nos
une a Jesus a través del Espiritu
(cfr. EX. Ap. Sacramentum
caritatis, n. 37).

15/12/2016

PDF» La liturgia y los sacramentos
en general

RTF» La liturgia y los sacramentos
en general


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/17.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/17.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/17.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/17.rtf

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrénico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

ko skesksk

1. El Misterio pascual: Misterio
vivo y vivificante

Las palabras y las acciones de Jesus
durante su vida oculta en Nazarety
en su ministerio publico eran
salvificas y anticipaban la fuerza de
su misterio pascual. «Cuando llego su
hora (cfr. Jn 13, 1; 17, 1), vivio el
unico acontecimiento de la historia
que no pasa: Jesus muere, es
sepultado, resucita de entre los
muertos y se sienta a la derecha del
Padre una vez por todas (Rm 6, 10;
Hb 7,27;9,12). Es un acontecimiento
real, sucedido en nuestra historia,
pero absolutamente singular: todos
los demas acontecimientos suceden
una vez, y luego pasan y son
absorbidos por el pasado. El misterio
pascual de Cristo, por el contrario, no


https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

puede permanecer solamente en el
pasado, pues por su muerte destruyo
a la muerte. Todo lo que Cristo esy
todo lo que hizo y padecio6 por los
hombres participa de la eternidad
divina y domina asi todos los tiempos
y en ellos se mantiene
permanentemente presente. El
acontecimiento de la Cruz y de la
Resurreccion permanece y atrae todo
hacia la Vida» (Catecismo, 1085).

Como sabemos, «se comienza a ser
cristiano por el encuentro con un
acontecimiento, con una Persona,
que da un nuevo horizonte a la vida
y, con ello, una orientacion decisiva»
[1]. De ahi que «la fuente de nuestra
fe y de la liturgia eucaristica es el
mismo acontecimiento: el don que
Cristo ha hecho de si mismo en el
Misterio pascual» [2].

2. El Misterio pascual en el tiempo
de la Iglesia: liturgia y
sacramentos



«Cristo el Sefior realizo esta obra de
la redencion humana y de la perfecta
glorificacion de Dios (...)
principalmente por el misterio
pascual de su bienaventurada
pasion, de su resurreccion de entre
los muertos y de su gloriosa
ascension» [3]. «Lo que la Iglesia
anuncia y celebra en su liturgia es el
Misterio de Cristo» (Catecismo, 1068).

«Con razon se considera la liturgia
como el ejercicio de la funcion
sacerdotal de Jesucristo en la que,
mediante signos sensibles, se
significa y se realiza, segun el modo
propio de cada uno, la santificacion
del hombre v, asi, el Cuerpo mistico
de Cristo, esto es, la Cabeza y sus
miembros, ejerce el culto publico»
[4]. «Toda la vida liturgica de la
Iglesia gravita en torno al sacrificio
eucaristico y los

sacramentos» (Catecismo, 1113).



«Sentado a la derecha del Padre y
derramando el Espiritu Santo sobre
su Cuerpo que es la Iglesia, Cristo
actua ahora por medio de los
sacramentos, instituidos por El para
comunicar su gracia» (Catecismo,
1084).

2.1. Los sacramentos: naturaleza,
origen y numero

«Los sacramentos son signos eficaces
de la gracia, instituidos por Cristo y
confiados a la Iglesia por los cuales
nos es dispensada la vida divina. Los
ritos visibles bajo los cuales los
sacramentos son celebrados
significan y realizan la gracias
propias de cada

sacramento» (Catecismo, 1131). «L.os
sacramentos son signos sensibles
(palabras y acciones), accesibles a
nuestra humanidad

actual» (Catecismo, 1084).

«Adheridos a la doctrina de las
Santas Escrituras, a las tradiciones



apostolicas y al sentimiento unanime
de los Padres», profesamos que «los
sacramentos de la nueva Ley fueron
todos instituidos por nuestro Sefior
Jesucristo» [5].

«Hay en la Iglesia siete sacramentos:
Bautismo, Confirmacion o
Crismacién, Eucaristia, Penitencia,
Uncion de los enfermos, Orden
sacerdotal y Matrimonio» (Catecismo,
1113). «Los siete sacramentos
corresponden a todas la etapas 'y
todos los momentos importantes de
la vida del cristiano: dan nacimiento
y crecimiento, curacion y mision a la
vida de fe de los cristianos. Hay aqui
una cierta semejanza entre las etapas
de la vida natural y las etapas de la
vida espiritual» (Catecismo, 1210).
Forman un conjunto ordenado, en el
que la Eucaristia ocupa el centro,
pues contiene al Autor mismo de los
sacramentos (cfr. Catecismo, 1211).



Los sacramentos significan tres
cosas: la causa santificante, que es la
Muerte y Resurreccion de Cristo; el
efecto santificante o gracia; y el fin de
la santificacion, que es la gloria
eterna. «El sacramento es un signo
que rememora lo que sucedio, es
decir, la Pasion de Cristo; es un signo
que demuestra el efecto de la pasion
de Cristo en nosotros, es decir, la
gracia; y es un signo que anticipa, es
decir, que preanuncia la gloria
venidera» [6].

El signo sacramental, propio de cada
sacramento, esta constituido por
cosas (elementos materiales —agua,
aceite, pan, vino— y gestos humanos
—ablucidn, uncidn, imposicion de las
manos, etc.), que se llaman materia; y
también por palabras que pronuncia
el ministro del sacramento, que son
la forma. En realidad, «toda
celebracion sacramental es un
encuentro de los hijos de Dios con su
Padre, en Cristo y en el Espiritu



Santo, y este encuentro se expresa
como un didlogo a través de acciones
y de palabras» (Catecismo , 1153).

En la liturgia de los sacramentos
existe una parte inmutable (lo que
Cristo mismo establecio acerca del
signo sacramental), y partes que la
Iglesia puede cambiar, para bien de
los fieles y mayor veneracion de los
sacramentos, adaptandolas a las
circunstancias de lugar y tiempo [7].
«Ningun rito sacramental puede ser
modificado o manipulado a voluntad
del ministro o de la

comunidad» (Catecismo, 1125).

2.2. Efectos y necesidad de los
sacramentos

Todos los sacramentos confieren la
gracia santificante a quienes no
ponen obstaculo [8]. Esta gracia es
«el don del Espiritu que nos justifica
y nos santifica» (Catecismo, 2003).
Ademas, los sacramentos confieren
la gracia sacramental, que es la



gracia «propia de cada
sacramento» (Catecismo, 1128): un
cierto auxilio divino para conseguir
el fin de ese sacramento.

No solo recibimos la gracia
santificante, sino al mismo Espiritu
Santo. «Por medio de los
sacramentos de la Iglesia, Cristo
comunica su Espiritu, Santo y
Santificador, a los miembros de su
Cuerpo» (Catecismo, 739) [9]. El fruto
de la vida sacramental consiste en
que el Espiritu Santo deifica a los
fieles uniéndolos vitalmente a Cristo
(cfr. Catecismo, 1129).

Los tres sacramentos del Bautismo,
Confirmacion y Orden sacerdotal
confieren, ademads de la gracia, el
llamado caracter sacramental, que es
un sello espiritual indeleble impreso
en el alma [10], por el cual el
cristiano participa del sacerdocio de
Cristo y forma parte de la Iglesia
segun estados y funciones diversos.



El caracter sacramental permanece
para siempre en el cristiano como
disposicion positiva para la gracia,
como promesa y garantia de la
proteccion divina y como vocacion al
culto divino y al servicio de la Iglesia.
Por tanto, estos tres sacramentos no
pueden ser reiterados (cfr.
Catecismo, 1121).

Los sacramentos que Cristo ha
confiado a su Iglesia son necesarios
—al menos su deseo— para la
salvacion, para alcanzar la gracia
santificante, y ninguno es superfluo,
aunque no todos sean necesarios
para cada persona [11].

2.3. Eficacia de los sacramentos

Los sacramentos «son eficaces
porque en ellos actua Cristo mismo;
Fl es quien bautiza, El quien actia en
sus sacramentos con el fin de
comunicar la gracia que el
sacramento significa» (Catecismo,
1127). El efecto sacramental se



produce ex opere operato (por el
hecho mismo de que el signo
sacramental es realizado) [12]. «El
sacramento no actua en virtud de la
justicia del hombre que lo da o que lo
recibe, sino por el poder de Dios»
[13]. «<En consecuencia, siempre que
un sacramento es celebrado
conforme a la intencion de la Iglesia,
el poder de Cristo y de su Espiritu
actua en ély por él,
independientemente de la santidad
personal del ministro» (Catecismo,
1128).

El hombre que realiza el sacramento
se pone al servicio de Cristo y de la
Iglesia, por eso se llama ministro del
sacramento; y no puede ser
indistintamente cualquier fiel
cristiano, sino que necesita
ordinariamente la especial
configuracion con Cristo Sacerdote
que da el sacramento del Orden [14].



La eficacia de los sacramentos deriva
de Cristo mismo, que actua en ellos,
«sin embargo, los frutos de los
sacramentos dependen también de
las disposiciones del que los recibe» (
Catecismo, 1129): cuanto mejores
disposiciones tenga de fe, conversion
de corazon y adhesion a la voluntad
de Dios, mas abundantes son los
efectos de gracia que recibe (cfr.
Catecismo, 1098).

«La Santa Madre Iglesia instituyo,
ademas, los sacramentales. Estos son
signos sagrados con los que,
imitando de alguna manera a los
sacramentos, se expresan efectos,
sobre todo espirituales, obtenidos
por la intercesion de la Iglesia. Por
ellos, los hombres se disponen a
recibir el efecto principal de los
sacramentos y se santifican las
diversas circunstancias de la vida»
[15]. «No confieren la gracia del
Espiritu Santo a la manera de los
sacramentos, pero por la oracion de



la Iglesia preparan a recibirla 'y
disponen a cooperar con

ella» (Catecismo, 1670). «Entre los
sacramentales figuran en primer
lugar las bendiciones (de personas,
de la mesa, de objetos, de
lugares)» (Catecismo, 1671).

3. La Liturgia

La liturgia cristiana «es
esencialmente actio Dei que nos une
a Jesus a través del Espiritu» [16], y
posee una doble dimension:
ascendente y descendente [17]. «La
Liturgia es accion del Cristo total
(Cristus totus)» (Catecismo, 1136) por
eso «es toda la comunidad, el Cuerpo
de Cristo unido a su cabeza quien
celebra» (Catecismo, 1140). En el
centro de la asamblea se encuentra
por tanto el mismo Jesucristo (cfr. Mt
18,20), ahora resucitado y glorioso.
Cristo precede a la asamblea que
celebra. El —que acttia
inseparablemente unido al Espiritu



Santo- la convoca, la reune y la
ensefia. F1, Sumo y Eterno Sacerdote
es el protagonista principal de la
accion ritual que hace presente el
evento fundador, si bien se sirve de
sus ministros para re-presentar (para
hacer presente, real y
verdaderamente, en el aqui y ahora
de la celebracion litargica) su
sacrificio redentor y hacernos
participes de los dones conviviales de
su Eucaristia.

Sin olvidar que formando con Cristo-
Cabeza «como una unica persona
mistica» [18], la Iglesia actua en los
sacramentos como “comunidad
sacerdotal”, “organicamente
estructurada”: gracias al Bautismo y
la Confirmacion, el pueblo sacerdotal
se hace apto para celebrar la liturgia.
Por eso, «las acciones liturgicas no
son acciones privadas, sino
celebraciones de la Iglesia...,
pertenecen a todo el Cuerpo de la
Iglesia, influyen en él y lo



manifiestan, pero afectan a cada
miembro de este Cuerpo de manera
diferente, segun la diversidad de
ordenes, funciones y participacion
actual» [19].

En cada celebracion liturgica
coparticipa toda la Iglesia, cielos y
tierra, Dios y los hombres (cfr. Ap 5).
La liturgia cristiana, aunque se
celebre solamente aqui y ahora, en
un lugar concreto y exprese el si de
una comunidad determinada, es por
naturaleza catdlica, proviene del
todo y conduce al todo, en unidad
con el Papa, con los obispos en
comunion con el Romano Pontifice,
con los creyentes de todas las épocas
y lugares «para que Dios sea todo en
todas las cosas» (1 Co 15, 28). Desde
esta perspectiva es fundamental el
principio de que el verdadero sujeto
de la liturgia es la Iglesia,
concretamente la communio
sanctorum de todos los lugares y de
todos los tiempos [20]. Por eso cuanto



mas una celebracion estd animada
de esta conciencia, tanto mas
concretamente en ella se realiza el
sentido de la liturgia. Expresion de
esta conciencia de unidad y
universalidad de la Iglesia es el uso
del latin y del canto gregoriano en
algunas partes de la celebracion
litargica [21].

A partir de estas consideraciones
podemos decir que la asamblea que
celebra es la comunidad de los
bautizados que, «por el nuevo
nacimiento y por la uncion del
Espiritu Santo, quedan consagrados
como casa espiritual y sacerdocio
santo para que ofrezcan, a través de
las obras propias del cristiano,
sacrificios espirituales» [22]. Este
“sacerdocio comun” es el de Cristo
unico Sacerdote, participado por
todos sus miembros [23]. «Asi, en la
celebracion de los sacramentos, toda
la asamblea es “liturgo”, cada cual
segun su funcion, pero en la “unidad



del Espiritu” que actua en

todos» (Catecismo, 1144). Por esto la
participacion en las celebraciones
liturgicas, aunque no abarca toda la
vida sobrenatural de los fieles,
constituye para ellos, como lo es para
toda la iglesia, la cumbre a la cual
tiende toda su actividad y la fuente
de donde mana su fuerza [24]. En
realidad, «la Iglesia se recibe y al
mismo tiempo se expresa en los siete
sacramentos, mediante los cuales la
gracia de Dios influye concretamente
en los fieles para que toda su vida,
redimida por Cristo, se convierta en
culto agradable a Dios» [25].

Cuando nos referimos a la asamblea
como sujeto de la celebracion se
significa que cada uno, como actor
obra como miembro de la asamblea,
hace todo y solo lo que le
corresponde. «Todos los miembros
no tienen la misma funcion» (Rm 12,
4). Algunos son llamados por Dios en
y por la Iglesia a un servicio especial



de la comunidad. Estos servidores
son escogidos por el sacramento del
Orden, por el cual el Espiritu Santo
los hace aptos para actuar en
representacion de Cristo-Cabeza para
el servicio de todos los miembros de
la Iglesia [26]. Como ha aclarado en
diversas ocasiones Juan Pablo II, « in
persona Christi quiere decir mas que
en nombre, o también, en vez de
Cristo. In persona : es decir, en la
identificacion especifica, sacramental
con el sumo y eterno sacerdote, que
es el autor y el sujeto principal de su
propio sacrificio, en el que, en
verdad, no puede ser sustituido por
nadie» [27]. Podemos decir
graficamente como sefiala el
Catecismo que «el ministro ordenado
es como el icono de Cristo

Sacerdote» (Catecismo, 1142).

«El Misterio celebrado en la liturgia
es uno, pero las formas de su
celebracion son diversas. La riqueza
insondable del Misterio de Cristo es



tal que ninguna tradicion liturgica
puede agotar su

expresion» (Catecismo, 1200-1201).
«La tradiciones liturgicas, o ritos,
actualmente en uso en la Iglesia son
el rito latino (principalmente el rito
romano, pero también los ritos de
algunas Iglesias locales como el rito
ambrosiano, el rito hispanico
visigotico o los de diversas drdenes
religiosas) y los ritos bizantino,
alejandrino o copto, siriaco, armenio,
maronita y caldeo» (Catecismo,
1203). «La Iglesia concede igual
derecho y honor a todos los ritos
legitimamente reconocidos y quiere
que en el futuro se conserveny
fomenten» [28].

Juan José Silvestre

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografia basica



Catecismo de la Iglesia Catdlica,
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 y
1667-1671.

Lecturas recomendadas

San Josemaria, Homilia La Eucaristia
misterio de fe'y de amor, en Es Cristo

que pasa , 83-94; también nn.70 y 80;

Conversaciones con Mons. Escriva de

Balaguer, 115.

]J. Ratzinger, El espiritu de la liturgia,
Cristiandad, Madrid 2002.

]J.L. Gutiérrez-Martin, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, pp. 53-84, 113-126.

[1] Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, 1.

[2] Benedicto XVI, Exh. apost.
Sacramentum caritatis, 22-11-2007, 34.



[3] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 5; cfr.
Catecismo , 1067.

[4] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 7; cfr.
Catecismo , 1070.

[5] Concilio de Trento: DS 1600-1601;
cfr. Catecismo, 1114.

[6] Santo Tomds de Aquino, Summa
Theologiae , 111, q. 60, a.3; cfr.
Catecismo, 1130.

[7] Cfr. Catecismo, 1205; Concilio de
Trento: DS 1728; Pio XII: DS 3857.

[8] Cfr. Concilio de Trento: DS 1606.

[9] La obra del Espiritu Santo en
nosotros «es que vivamos la vida de
Cristo resucitado» ( Catecismo, 1091);
«une la Iglesia a la vida y a la mision
de Cristo» (Catecismo, 1092); «cura y
transforma a los que lo reciben



conformandolos con el Hijo de
Dios» (Catecismo , 1129).

[10] Cfr. Concilio de Trento: DS 1609.
[11] Cfr. Concilio de Trento: DS 1604.
[12] Cfr. Concilio de Trento: DS 1608.

[13] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 111, q. 68, art. 8.

[14] El sacerdocio ministerial
«garantiza que, en los sacramentos,
sea Cristo quien actua por el Espiritu
Santo en favor de la Iglesia. La
mision de salvacion confiada por el
Padre a su Hijo encarnado es
confiada a los Apdstoles y por ellos a
sus sucesores: reciben el Espiritu de
Jesus para actuar en su nombre y en
su persona (cfr. Jn 20, 21-23; Lc 24,
47; Mt 28, 18-20). Asi, el ministro
ordenado es el vinculo sacramental
que une la accion liturgica a lo que
dijeron y realizaron los Apostoles, y
por ellos a lo que dijo y realizd Cristo,



fuente y fundamento de los
sacramentos» (Catecismo, 1120).
Aunque la eficacia del sacramento no
proviene de las cualidades morales
del ministro, sin embargo su fe y
devocion, ademads de contribuir a su
santificacion personal, favorece
mucho las buenas disposiciones del
sujeto que recibe el sacramento v,
por consiguiente, el fruto que de él
obtiene.

[15] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 60; cfr.
Catecismo , 1667.

[16] Benedicto XVI, Exh. apost.
Sacramentum Caritatis, 37

[17] «Por una parte, la Iglesia, unida
a su Sefor y “bajo la accion del
Espiritu Santo” ( Lc 10,21), bendice al
Padre “por su don inefable” (2 Co 9,
15) mediante la adoracion, la
alabanza y la accidn de gracias. Por
otra parte, y hasta la consumaciéon
del designio de Dios, la Iglesia no



cesa de presentar al Padre “la
ofrenda de sus propios dones” y de
implorar que el Espiritu Santo venga
sobre esta ofrenda, sobre ella misma,
sobre los fieles y sobre el mundo
entero, a fin de que por la comunion
en la muerte y en la resurreccion de
Cristo-Sacerdote y por el poder del
Espiritu estas bendiciones divinas
den frutos de vida “para alabanza de
la gloria de su gracia” ( Ef 1,

6)» (Catecismo, 1083).

[18] Pio XII, Enc. Mystici Corporis cit.
en Catecismo, 1119.

[19] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , 26; cfr.
Catecismo, 1140.

[20] «Que la oblacidon redunde en
salvacion de todos -Orate, fratres,
reza el sacerdote-, porque este
sacrificio es mio y vuestro, de toda la
Iglesia Santa. Orad, hermanos,
aunque seais pocos los que os
encontrais reunidos; aunque solo se



halle materialmente presente nada
mas un cristiano, y aunque estuviese
solo el celebrante: porque cualquier
Misa es el holocausto universal,
rescate de todas las tribus y lenguas
y pueblos y naciones (cfr. Ap 5, 9).

Todos los cristianos, por la Comunion
de los Santos, reciben las gracias de
cada Misa, tanto si se celebra ante
miles de personas o si ayuda al
sacerdote como unico asistente un
nifio, quiza distraido. En cualquier
caso, la tierra y el cielo se unen para
entonar con los Angeles del Sefior:
Sanctus, Sanctus, Sanctus ...» (San
Josemaria, Es Cristo que pasa, 89).

[21] Cfr. Benedicto XVI, Exh. Apost.
Sacramentum caritatis , 62; Concilio
Vaticano II, Const . Sacrosanctum
Concilium, 54.

[22] Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium, 10.



[23] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium, 10 y 34; Decr.
Presbyterorum Ordinis, 2.

[24] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosantum Concilium, 20.

[25] Benedicto XVI, Exh. Apost.
Sacramentum caritatis, 16.

[26] Cf. Concilio Vaticano II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, 2y 15.

[27] Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29. En nota 59 y 60 se
reproducen las intervenciones
magisteriales del siglo XX sobre este
punto: «El ministro del altar actiia en
la persona de Cristo en cuanto
cabeza, que ofrece en nombre de
todos los miembros».

[28] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 4.



© Fundacion Studium, 2016 y ©
Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-pr/article/tema-17-la-
liturgia-y-los-sacramentos-en-general/
(08/02/2026)


https://opusdei.org/es-pr/article/tema-17-la-liturgia-y-los-sacramentos-en-general/
https://opusdei.org/es-pr/article/tema-17-la-liturgia-y-los-sacramentos-en-general/
https://opusdei.org/es-pr/article/tema-17-la-liturgia-y-los-sacramentos-en-general/

	Tema 17. La liturgia y los sacramentos en general

